رافعدو 18 طنابه غیر دوراد

## أور اق فلسفية منتى سرالأزبكية

WWW.BOOKS4ALL.NET https://twitter.com/SourAlAzbakya

مئتي عــام مــن الفينومينولوجيا



كوجيف ت عبدالعزيمز بوجسمولي أحيد عبد الحليم عطبة رشيدة الرياحي ماهر عبد الجحسن محسن الخوني محسن الخوني ت عبد الغتاج الديدي أشرف منصور زكرينا ابراميم زكرينا ابراميم موفق مصارين

عمارة الشاصر

- الاسس الظمعية لنهاية الرمان والتاريخ
  - هيجل في الفكر العربي المعاصر
  - » الإسلام وثورة الشرق عند هيجل
- ا من جدل العقل إلى هر مبنوطيقا النص
  - » منزلة هيجل في مدرسة فر الكاورت
- الوجودية في فلسفة هيجل لمير لوبونتي
- » تطولوجيا الوجود بين هيجل و هيدجر
  - " قراءة في المنهج الجدلي عند هيجل
- » جدل هيجل في كتابات مجاهد عبد المنعم
  - » هيجل في تأويلية ريكور



### WWW.BOOKS4ALL.NET

https://twitter.com/SourAlAzbakya



# أوراق فلسفية

مجلة غير دورية .. علمية محكمة العدد الثامن عشر 2008

نائب رئيس التحرير

رئيس التحرير

محمد التركييي

أحمد عبد الحليم عطية

#### مستشارو التحرير

حسام الألوسى

فتحى التريكي

ناصيف نصار

عبد الرحمن بوقاف محمد مهران

علال ضاهر

فوزية عمار

ماهر عبد القادر

شارك في تأسيس أوراق فلسفية المفكر الراحل هشام شرابي

#### هيئة التمرير

بوزيد بومدين

أتور مغيث

إسماعيل الزروخي

جميل قاسم

على حمية

ماهر شفيق فريد

مدير التمرير

أحمد حمصدي

مراسلات التحرير: أحمد عبد الحليم عطية عمارة 18 مدينة أعضاء هينة تدريس جامعة القاهرة، بجوار مدينة المبعوثين، جيزة، جمهورية مصر العربية تليفاكس: 7346918 البريد الإلكتروني : aorakphalsaphia@yahoo.com موقعنا على الإنترنت: www.aorakphalsaphia.com

#### للحتويات

| الصفحة  |                                              |                                                                                                                          |  |  |  |  |
|---------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 5       | هذا العدد: مائتي عام على فينومينولوجيا الروح |                                                                                                                          |  |  |  |  |
| 7       | كوجيف ت. عبد العزيز بومسهولي                 | الأسس الفلسفية لنهاية التاريخ                                                                                            |  |  |  |  |
| 81      | ميرلوبونتي ت. عبدالفتاح الديدي               | الوجودية في فلسفة هيجل                                                                                                   |  |  |  |  |
| 95      | أشرف منصور                                   | الأنطولوجيا بين هيجل وهيدجر                                                                                              |  |  |  |  |
| 127     | محسن الخوثي                                  | منزلة هيجل في مدرسة فرانكفورت                                                                                            |  |  |  |  |
| 147     | ماهر عبدالمحسن                               | جادامر قارئا هيجل                                                                                                        |  |  |  |  |
| 163     | ت: عمارة الناصر                              | هيجل في تأويلية ريكور                                                                                                    |  |  |  |  |
| 167     | عبد الله عسكر                                | هيجل وجاك لاكان                                                                                                          |  |  |  |  |
| 177     | حسن حماد                                     | بين التمرد على الدين والثورة على الواقع                                                                                  |  |  |  |  |
| 195     | رشيدة الرياحي                                | الإسلام أو ثورة الشرق عند هيجل                                                                                           |  |  |  |  |
| 219     | أحمد عبد الحليم عطية                         | هيجل في الفكر العربي المعاصر                                                                                             |  |  |  |  |
| 259     | مجدى الجزيري                                 | أوربا وحضارة الخلاص                                                                                                      |  |  |  |  |
| 267     | زكريا إبراهيم                                | "المنهج الجدلي عند هيجل": قراءة نقدية                                                                                    |  |  |  |  |
| 283     | موفق محادين                                  | جدل هيجل عند مجاهد عبد المنعم                                                                                            |  |  |  |  |
| 293     | جميل موفق                                    | نقد الهيجلية                                                                                                             |  |  |  |  |
| 3<br>37 | Claudia Bickmann<br>Mohamed Turki            | Schellung und Hegel im Streit um<br>der Grundlegungsgedanken den<br>Ersten Philosophie.<br>Hegel et la fin de l'Histoire |  |  |  |  |

#### هذا العدد

#### مائتى عام على الفينومينولوجيا

يختلف تعامل أهل الفلسفة العرب في الذكري المئوية الثانية لظهور كتاب هيجل "فينومينولوجيا الروح" 1807-2007 عما حدث في الذكري المنوية الثانيسة لميلاد صاحب الفينومينولوجيا 1770-1970 فقد شهدت السبعينيات صدور عدة كتب ودراسات حول هيجل منذ كتاب إمام عبد الفتاح إمام عن المنهج الجدلى وعدة دراسات تعليقاً عليه نذكر منها ما كتبه مجاهد عبد المنعم مجاهد وزكريا إبراهيم، الذي أصدر بدوره كتابه "هيجل أو المثالية المطلقة" الجزء الأول ولم يظهر له جزء ثان وعدد كبير من الدراسات في الدوريات العربية مع تخصيص مجلد متميز من مجلة الفكر المعاصر القاهرة يشمل بحوث تتناول مختلف جوانب الفلسفة الهيجلية. وتوالت البحوث بعد ذلك حتى 2007 التي شهدت احتفاء تونسياً كبيراً بالفيلـسوف تمثل في مظهرين الأول: إصدار ناجى العونلي للترجمة الكاملة للظاهريات بعد إصدارات جزئية تمت للتصدير والفصلين الأولين لمصطفى صفوان وإمام عبد الفتاح أو ترجمة تلخيصيه عن الألمانية للعمل ككل نشرها محمود شريح وتمثل المظهر الثاني في الندوة التي عقدتها الجمعية الفلسفية التونسية عن "حداثة هيجــل" في الحمامات مارس 2007. ولم يغب هيجل أو الدراسات حوله طيلة الفترة بين المناسبتين لكنني أتوقف عند الندوة التي عقدتها الجمعية التونسسية 1991 حــول هيجل "الفلسفة والتاريخ" والتي ظهرت في العدد 12 من مجلتها في مايو 1992.

هل نقارن بين التاريخين 1970-2000 أو بين الاتجاهات الغالبة على الدراسات التى قدمت في كل منهما والتى تعكس الرؤية الفلسفية السائدة في الثقافة العربية في هذين التاريخي؟ أم نتناول وضعية الفلسفة العربية بالنسبة للاهتمام بالفيلسوف؟ أم نتابع الاهتمام الذي أولناه إياه بين هذين التاريخين؟

أسئلة متعددة شغلتنا في سياق أعدادنا هذا العدد والتي تعكسها الدراسات الذي يحتويها والتي تبين نصيبنا من التفلسف أو نصيب الفلسفة من اهتمامنا.

سعى المشاركون في هذا العدد إلى تناول الظاهريات وفلسفة هيجل عامة على ضوء الفلسفات المعاصرة والتي تتصدر المشهد الفلسفي اليوم سواء تمثلت في

مقارنته مع أنطولوجيا هيدجر للوجود الإنساني أو في مكانت تأويلية ريكور، وهرمينوطيقا جادامر أو منزلته في مدرسة فرانكفورت أو علاقته فلاسفة ما بعد البنيوية خاصة لدى لاكان.

وإذا كان شرح كوجيف للفينومينولوجيا أثر على جيل كامل من الفلاسفة الفرنسيين، حيث تناول شارحه الظاهريات على ضوء فلسفة ماركس ونيتشه وهيدجر فإن شرحه وجد طريقة إلى العربية عبر بعض الدراسات وأن لم يترجم عمل كوجيف إلى لغتنا وقد أخترنا الفصول من السادس إلى التاسع التى تتناول مفهوم الزمان والأبدية لتقدم العمل الذي أشر كثيراً على الدراسات الفلسفية المعاصرة، وفي هذا الإطار أيضاً نجد دراسة ميرلوبونتي التى يعلق فيها على عمل هيبوليت تحت عنوان الوجودية في فلسفة هيجل.

وتناولت أحد الدراسات نظرة هيجل للإسلام والشرق انطلاقاً مسن فلسفته للتاريخ التي وضعت الإسلام في تطور الإمبراطوريسات التسي شسهدها تساريخ الإنسانية، وكان علينا بالتالي بيان الدراسات العربية للفلسفة الهيجلية والأسس التسي انطلقت منها. فقد عرف الفكر العربي هيجل منذ بداية القرن العشرين وقدمت لسه عدة قراءات أرسطية وكيركجاردية وهوسرلية وماركيوزية وكوجيفية وهيبوليتيسة لدى أجيال من الأساتذة العرب ومن هنا سعت أحد دراسات هذا العدد للكشف عسن البدايات الأولى للتعرف على فلسفته خاصة لدى على العناني الذي درس في ألمانيا وعمل بالجامعة المصرية القديمة وشارك سلامة موسسى فسي تأسيس الحرب الإشتراكي المصري، وخصصت دراسات أخرى لتناول الجدل عند هيجل لسدى المثقفين العرب حيث أعدنا نشر نقد زكريا إبراهيم لكتاب المنهج الجدلي عند هيجل كما أوضحت دراسة ثانية جدل هيجل في كتابات مجاهد عبد المنعم مجاهد.

ويتضمن العدد در استين إحداهما بالفرنسية والثانية بالألمانية عن فلسفة هيجل التي لاز الت تطرح علينا تحدى التفلسف مع أو ضد هيجل.

#### الأبدية الزمان والمفهوم أو الأسس الفلسفية لنهاية الزمان والتاريخ

الكسندر كوجيف ترجمة وتقديم: عبد العزيز بومسهولي (\*)

تواجه الفلسفة المعاصرة اليوم، كما يواجه الفكر السياسي والأخلاقي معصفلة أساسية ليست ناتجة وحسب عن التحولات الجذرية والحاسمة التي عرفها العالم في نهاية الألفية الثانية، وإنما عن التأويلات التي ما فتئت تتولد عن قراءة النسق الفكرى للكائن الإنساني و هو يؤسس ما يمكن تسميته بأنطولوجيسا النهاية، التي تستمد من النسق الهيجلي تصورها انشامل والكوني للوجود، باعتباره متعيناً متحققاً منكشفاً بواسطة الخطاب الإنساني، أي عبر تأويلات الكلام بما همو تعبيسر عن التحقق الفعلي للحق. وهنا تكمن مبادرة الفيلسوف الفرنسي الكسندر كوجيف المذي كشف أسس فلسفة نهاية التاريخ والزمان، في محاضراته التي يتضمنها كتابسه "مدخل إلى قراءة هيجل" خاصة المحاضرة السائسة والسابعة والثامنة المخصصة للحديث عن "الأبدية، الزمان، والمفهوم"، والمحاضرة التاسعة التي يبلور فيها كوجيف التصور الهيجلي لمفهوم نهاية الزمان والتاريخ، وموت الإنسان. وهذه المحاضرات الأربع هي التي تجد هنا ترجمتها الكاملة عن الكتساب المسئلر إليه أعلاه الصادر عن دار كجاليمار سنة 1947(\*\*).

إن فلسفة كهذه تضع الفكر الإنساني على المحك، فهى تفترض أن الغايات قد تم تحقيقها، وأن الغاية المطلقة غدت نتيجة، ولم تعد هدفاً يتعين الوصول إليه، أنها الحق بما هو كل. وهذا الكل ليس إلا الماهية فى تحققها واكتمالها عن طريق نموها، إن المطلق كما يقول هيجل هو فى جوهره نتيجة، أى أنه لا يصير ما هو عليه إلا فى النهاية، (فى نهاية الزمان) ففى هذه الصيرورة تقوم طبيعته من حيث هو دخول فعلى فى الواقع.

إذن فإن هذا الحق هو صبرورة ذاتية أو دائرة تفترض وتمتلك نهايتها في غايتها، وهذه الغاية لا تتحقق تحققاً فعلياً إلا من خلال نهايتها، كما يرى هيجل في

<sup>(&#</sup>x27;) أستاذ وكاتب مغربي.

<sup>(\*\*)</sup> Alexandre Kojeve: Introduction a'la lecture du Hegel Gallimard 1947.

مقدمة "قينومينولوجيا الروح".

وهذه النهاية حسب قراءة كوجيف تفترض بدورها نهاية الزمن، حيث يبطل تعالى الروح، وهذا الإبطال ما هو إلا علامة أساسية لنهاية الزمان والتاريخ، فعند نهاية الزمان يحايث الروح الواقع، ويظهر متجلياً كمطلق، لأن هذه السروح الأبدية Esprit-Eternité هي نتيجة الزمان والتاريخ: أنها الإنسان ميتاً وليس الإله منبعثاً. ولهذا فإن حقيقة الروح الأبدى (المطلق) ليست متعالية، بقدر ما غدت كتاباً خطه إنسان حي في العالم الطبيعي، هذا الإنسان الحي قد غدا بدوره ميتاً بعد أن استفذ غاياته، وأشبع كل رغباته، وأصبح بدون مستقبل يرنو إليه، ما دامت قد تحققت ذاته في لحظة الأبدية، التي انتفت فيها خاصيته الزمانية القائمة على أساس السلبي Négativité، التي كانت في الزمان مصدر إبداع وفعل خلاق، وعلي أساس تلك السلبي يقوم التاريخ باعتباره مجالاً للصراع. الذي يبلغ ذروته النهائية أساس بتحقيق رغبة الاعتراف الشمولي – الكوني، حيث تضحي الكينونة الإنسانية قيماً متجلية، لا كماهيات وحسب وإنما كتحققات عيانية، تمتلك وجسوداً ملموساً في الواقع (الوجود الامبريقي). ومن ثم لن تبقي أية حاجة لفعل ناف جديد، فهذه القيم الكونية هي الآن مطلقه، وبالتالي فهي سمة للدولة الشاملة المنسجمة، ولهذا فهي لا الكونية هي الآن مطلقه، وبالتالي فهي سمة الدولة الشاملة المنسجمة، ولهذا فهي لا تتسم بصلاحيتها المطلقة اللامشروطة.

ويستنتج كوجيف بأن بطلان الأساس المولد للفعل الإنساني، إنما يعنى بطلان الزمان والتاريخ والإنسان ذاته، وهكذا فالرغبة وإرادة الاختيار قد تعطل بتوقف تلك الحركة التي تعطى الأولوية للمستقبل. أن الحاضر قد غدا آناً مطلقاً باكتمال الصيرورة، وتوقف الدائرة عن استئناف البدء، وببلوغ الكائن أفقه النهائي الذي ما هو إلا تجل لحلول الروح المطلق بالواقع.

أن هذا التماهى بين الروح والواقع الفعلى هو إيذان بما بعد التاريخ، حيست يغترب الصراع عن الوجود، وباغترابه تكون الأبدية قد حسمت نهائياً مع الكائن الإنسانى؛ الذى لا يستطيع أن يغير أى شئ حتى نفسه ذاتها. وهذا الكائن الإنسانى الأخير، ما هو إلا مواطن الدولة المكتملة التى غدت بدون تاريخ، فالمستقبل غدا ماضياً حصل فى السابق، أما الحياة فقد أضحت

بيولوجية حقاً، وليس هناك إذن إنسان، لأن الإنسان كروح قد أوى بعد النهايسة الحاسمة إلى الكتاب، وهذا الأخير ليس إلا الأبدية.

يسعفنا تأويل كوجيف لهيجل في فهم التحولات الجذرية التي يسشهدها العسالم الآن، كما يسعفنا أيضا في فهم أسس نظرية نهاية التاريخ، التي خصص لها المفكر الأمريكي فوكوياما كتابه الشهير "تهاية التاريخ والإنسان الأخير". وفوكومايا فسي كثير من أطروحاته الأساسية، إنما يستعيد التأويل المبادر لكوجيف، الذي كان لسه أثر كبيراً في أغناء الفكر الفلسفي المعاصر.

وتتوخى ترجمتنا هذه لنصوص كوجيف المتعلقة بالزمان إغناء الفكر العربى من جهة، ومحاورة الفكر الفلسفى المعاصر، وفهم أسسه وتصوراته الأساسية للعالم (°).

## المحاضرة السادسة الأبدية، الزمان والمفهوم<sup>(\*)</sup> ( I )

منذ تحدثنا عن ظهور العلم فى الواقع الملموس للعالم التاريخى، يتوجب علينا الحديث عن الماقبل، وعن المابعد. يعنى عن السصيرورة "devenir"، وبالمقابس عن الزمان. وطرحنا لسؤال العلاقة بين العلم والواقع الموضوعى، يفرض – إذن – طرح سؤال العلاقة بين العلم والزمان. وهذا هو ما قام به هيجل في الفيصل الثامن من فينومينولوجيا الروح (الجزء 2 القسم 2).

المسألة التى سنعرض لها هنا هى بعيدة عن أن تكون جديدة، ويمكن أن نقول بأنها كانت مطروحة منذ وجدت الفلسفة. وفى الواقع أن كل الفلسفات قد تناولتها بالبحث. وبصفة عامة فقد حاولت الحصول على الحقيقة، أو على الأقل الوصول إلى حقائق. بينما الحقيقة بالمعنى الدقيق للكلمة يفترض فيها أن تكون لا هي متنوعة، ولا هي منفية. إنها صحيحة بالضرورة كونيا كما يقال. أى أنها ليسست خاضعة للتغيرات، إنها - كما نقول أيضا - أبدية ولا زمنية.

ومن جهة أخرى ليس هناك من شك في كوننا نجدها في لحظة ما من الزمان. وأنها توجد داخل الزمان، لأنها توجد من خلال ومن أجل الإنسان، الندى يعيش في

<sup>(°)</sup> نتمنى أن تكرن محاولتنا هذه قريبة من الفهم، مستساغة الصيغة العربية، ونرجو أن يعفرنا القارئ النبيه في ما يمكن أن يلاحظ في هذه الترجمة من بعض الهفوات.

العالم. وبمجرد طرحنا لمسألة الحقيقة، ولو بكيفية مرحلية، فإننا نطرح بالضرورة مسألة الزمان، وبصفة خاصة هذه العلاقة بين الزمان والأبدى، أو بين الزمان واللازمنى. وهنا تكمن المسألة التي طرحها هيجل واستنتجها في سؤال، ضمن المرحلة الثانية.

وللحديث مع هيجل، يمكننا أن نستدعى مجموع الترابط المشكل للمعرفة المفاهيمية التى تؤكد وتعطى الحقيقة المفهوم Begriff. وفي الواقع أن الحقيقة هي دائماً مفهوم بالمعنى الواسع، أي أنها مجموع ترابط كلمات لها معنى ما. ويمكنا أن نطرح المسالة باستفهامنا عن العلاقات بين المفهوم والزمان. يجيب هيجل عن هذا السوال منذ الكلمات الأولى من الباب الثاني، ومن اللازم أن نقول بأنه أجاب بطريقة غير متوقعة، في الواقع ، وهذا هو ما قاله (ص 558، 3-13): "Die zeit ist der Begriff selbst, der daist";

"الزمان هو المفهوم ذاته، الكائن هناك [ - فى - الوجود الامبريقى]". وتجب الإشارة، ونحن نكتب هذه الجملة الغريبة بأن هيجل كان يزن كلامه جيداً. لأنه سبق وأن قال الشئ نفسه فى مدخل الفينومينولوجيا. حيث نقراً: was die zeit "was die zeit"; (P.38, 1-33-36).

"فيما يتعلق بالزمان إيلزم القول بــ] أنه المفهوم ذاته الذى يوجد امبريقيا "die zeit ist der daseinde Begeiff". وهذا واضح selbst" وهذا وهو في الآن ذاته غير مفهوم بما يكفي. ومن أجل فهم ما يتوخى هيجل قوله. فمن الضروري أن نمر مباشرة للإطلاع على حلول المسألة التــي طرحها قبله أفلاطون وأرسطو، اسبينوزا وكانط، وهذا ما سأقوم بــه فــي المحاضرات التالية. (بداية من المحاضرة السادسة إلى الثامنة). يتعلق الأمــر بتأسـيس علقــة إيجابية أو سلبية، بين المفهوم والزمان. وعلى الرغم من كل بداهة، فليس هنا سوى عدد محدود من الإمكانات كما تبرهن عليها الصيغ التالية:

(م) ترمز إلى المفهوم. ليس مجرد أى مفهوم كيفما اتفق تحديده. وإنما المفهوم المفهوم الو Comcept المفهوم الديمين المهيجلي المفاهيم، النسق المتكامل للمفاهيم. "فكرة الأفكار" أو الفكرة بالمعنى الهيجلي (في المنطق) ، والكانطي. (ز) تدل على الزمان أو الواقع الزماني. (أ) تمثل عكس الزمان. فهي بمعنى الأبدية. الواقع اللازمنيي بالمعنى الإثباتي. (أ<sup>2</sup>) تعنى أبدى. في تعارض مع الأبدية (وكما هو شان هذه الطاولة التي هي كائنة. دون أن تكون الكينونة، فإن المفهوم يمكن أن يكون معرفاً كأبدى دون أن يكون الأبدية: إنه "يشارك" في الأبدية. فهو وظيفة أبدية للأبدية. إلى المميز عن الأبدية ذاتها هي شئ آخر غير المفهوم). وأخيراً (ز<sup>2</sup>) هو "الزماني" المميز عن الأبدية.

#### هذه لصبغ يمكن أن تقرأ كمتوالية:

- الإمكاتية الأولى: المفهوم هو الأبدية. إذن فهو لا يتعلق بأى شئ: فلا يتعلق بداهة بالزمان، كما لا يتعلق أبداً بالأبدية، مادام هو الأبدية. وهذه هى فرضية بارمنيدس. (مادامت وجهة نظر بارمنيدس قد طورت بعمق من طرف سبينوزا، فإننى سأتحدث عن هذا الأخير مناقشاً هذه الإمكانية).
- الإمكانية الثالثة: المفهوم هو الزمان. وهو لا يتعلق إذن لا بالأبدية، وبالزمان؛ وهذه هي إمكانية هيجل.
- الإمكانية الأولى والثالثة: بقدر تحقيقهما للتطابق، فهما لا يمكن تقسيمهما. وعلى العكس من ذلك، فإن الإمكانية الثانية تنقسم إلى إمكانيتين، والأولى منهما نوعان، وهكذا نحصل على ثلاث فلسفات ممكنة. وأما باقى الفلسفات الأخرى غير فلسفتى بارمنيدس سبينوزا، وهيجل، يمكن أن تتوزع ضمن هذه الأنواع الثلاثة(١).
- وهناك أيضا الإمكانية الرابعة: المفهوم هو زمانى ولكنها ليست أبدا إمكانية فلسفية. لأن هذا النوع من التفكير (الريبى) sceptique يجعل من كل فلسفة مستحيلة. بنفى فكرة الحقيقة ذاتها: فالمفهوم بقدر ما هو زمانى. فإنه متغير جوهريا. بمعنى أنه ليست هناك معرفة محددة. إنن فليست هناك معرفة حقة بالمعنى الدقيق للكلمة.

- أما الإمكانية الثالثة: فهى على العكس من ذلك، تتفق وفكرة الحقيقة؛ لأنه إذا كان كل ما يوجد فى الزمان (أى كل ما هو زمانى) متغيراً دوما، فالزمان ذاته لا يتغير أبداً.

إنن، مرة أخرى، فالإمكانية الثانية تنقسم إلى قسمين. فبقدر ما يكون المفهوم أبديا. وليس أبدية، فإنه يتعلق بشئ آخر غير ذاته. حيث هناك نوعان (من التعالق):

النوع الأول تقليدى قديم. يغدو المفهوم الأبدى بحسبه متعلقاً بالأبدية، وهذا التصور قد صاغه أفلاطون وأرسطو (وهما متفقان بخصوص هذه النقطة). والنوع الثانى حديث أو يهو مسيحى. وقد صيغ من طرف كانط: المفهوم الأبدى متعلق بالزمان. ومن جهة أخرى فإن النوع الأول يفترض بدوره شكلين ممكنين: الأول: المفهوم الأبدى متعلق بالأبدية التى هى خارج الزمان (أفلاطون). والثانى: المفهوم الأبدى متعلق بالأبدية داخل الزمان (أرسطو)<sup>(2)</sup> عالم الأفكار، فكرة الأفكار – هو بالنسبة لأفلاطون ما يسميه هيجل Begriff أو المفهوم. (أو في المنطق – الفكرة). وعالم الظواهر هو ما يسميه هيجل الدازاين Dasein. الوجود الامبيريقي (التجريبي الملموس). إذن فلنتحدث، قصد التبسيط، عن "المفهوم" وعن "الوجود" والتجريبي الملموس). إذن فلنتحدث، قصد التبسيط، عن "المفهوم" وعن "الوجود" فليس هناك تغير إلا في الوجود: بمعنى الوجود ليس فقط زمانياً، ولكنه الزمان فليس هناك تغير إلا في الوجود: بمعنى الوجود ليس فقط زمانياً، ولكنه الزمان ذاته. أما المفهوم، فعلى النقيض من ذلك. فهو لا يتغير – أساساً – إذن فهو بالأساس شئ آخر غير الزماني. وغير الزمان.

وسنحاول أن نقول مع بارمنيدس وسبينوزا. بأنه الأبدية. ولكن أفلاطون لـم يقل هذا؛ لأنه يعتقد بأنه اكتشف أن المفهوم (أى اللوغوس. كلمة – أو خطاب – نو – معنى) يتعلق بشئ آخر، ليس هو المفهوم نفسه (أو الكلمة)، (وهذه هى النقطة التي من خلالها يلزم مواجهة أفلاطون، والفلاسفة الأفلاطونيين، أى من أفلاطون إلى كانط، إذ أردنا تجنب النتائج الأنثربولوجية اللامحتملة التي تستدعيها فلسفاتهم). المفهوم ليس إنن الأبدية. أنه فقط أبدى. ويتوجب بالتالي طرح مسألة العلاقات بين المفهوم الأبدى من جهة، وبين الزمان والأبدية من جهة أخرى.

لنلاحظ أو لا هذه الواقعة التي لا يجهلها أفلاطون: الإنسان الواقعي، موجود امبريقي، يتلفظ بخطابات لها معنى. إذن: فالمفاهيم، وبالتالي، المفهوم الشامل تدوم في الزمان.. مع العلم أنها بالتحديد أبدية.

بمعنى أنها بالأساس شئ آخر غير الزمان (أنها داخسل التغير؛ ولكنها لا تتغير، فهى بالضرورة شئ آخر غير التغير). إذا رمزنا للوجود الزمانى (الإنسان – فى – العالم) بخط ما، فإننا نمثل للمفهوم من خلال نقطة وحيدة على هذا الخط: هذه النقطة هى أساساً شيئاً آخر غير النقط الأخرى على الخط (شكل 1)، فبالنسبة لأفلاطون، فالمفهوم يتعلق بشئ آخر غيره. (وحول هذه النقطة ينتقد أفلاطون وكل الفلاسفة بارمنيدس – سبينوزا؛ وحول هذه النقطة أيضا انتقد هيجل أفلاطون وكل الفلاسفة الآخرين: فبالنسبة له، كما هو الشأن بالنسبة لبارمنيدس – سبينوزا، فالمفهوم لا يتعلق بشئ آخر غير ذاته). وعلى الرغم من ذلك يقول أفلاطون بأن المفهوم مادام أبديا، فإنه يحب أن يتعلق بالأبدية. (وقد تبعه أرسطو فى هذا الرأى، بينما عارضه كانط قائلاً بأن المفهوم الأبدى مرتبط بالزمان). ولكن أفلاطون يقول، بأن الأبدية لا يمكن أن تكون إلا خارج الزمان. (وهذا ما نفاه أرسطو الذى اكتشف أن الأبدية لممكن أن تكون إلا خارج الزمان. (وهذا ما نفاه أرسطو الذى اكتشف أن الأبدية المشار هى داخل الزمان). يمكننا إذن أن نستكمل مخططنا هذا Schéma بالطريقة المشار إليها فى الشكل 2.

ولنمضى بعيداً. فظهور المفاهيم، وبالذات المفهوم، فى الوجود، ليس ظاهرة منفردة. وفى جميع الحالات، فإن المفهوم يمكن أن ينبثق فى أية لحظة من الزمان. فالخط الذى يرمز للوجود يفترض إنن تعدد النقط المنفردة الأبدية (ش 3). ومن خلال التعريف، فالأبدية، أى الجوهر الذى يتعلق به المفهوم، هى ذاتها دوما. أمنا علاقة المفهوم بهذا الجوهر فهى أيضا نفس العلاقة. إذن: فى كل لحظة من الزمان (من وجود الإنسان فى – النب عالم) فنفس العلاقة التى لها نفس الكائنية الوحيدة المتخارجة زمنيا هى ممكنة. وإذا أردنا أن نرمز لتصور أفلاطون، يمكن أن ننوع مخططنا بالطريقة المشار إليها فى (ش 4).

و هكذا سنحصل على مخطط لميتافزيقا (التيمي Timée):

زمان دائری، فالدائریة (وکذلك ما یوجد فی الزمان بوصفه زمانیا) هی التی تتحدد من خلال علاقة ما هو كائن فی الزمان بما هو خارج الزمان. فی نفسس

الوقت نجد هذه "النقطة المركزية" الشهيرة وهي مجرد تيولوجيا مسيحية. بمعنى أنها بالنسبة لي تنويعاً للأفلاطونية، يمكن أن تندرج بالضرورة في الدائرة الهيجلية التي ترمز المعرفة المطلقة أو الدائرية. فالدائرة المرسومة يمكن بداهة أن ترميز لكليانية المعرفة: فما دامت المعرفة هي مرتبطة بالإنسان – في – ال – عيام. (الزماني)، فإن المعرفة مرتبطة بما هو خارج هذه المعرفة. أي خارج الإنسان – الذي – يوجد – في – ال – عالم، وعن العيالم الدي – يفترض – الإنسان – موجودا (بمعنى أنه زماني). هذه "النقطة المركزية" (التي بدت بالضرورة بمجرد تأويلنا للمفهوم كعلاقة مع شئ آخر غير المفهوم. أي بمجرد إدخالنا لعنصر التعالى تأويلنا للمفهوم كعلاقة مع شئ آخر غير المفهوم. أي بمجرد إدخالنا لعنصر التعالى هذا المخطط التوحيدي Transcendance ليس له أية خصوصية مسيحية. مادمنا استنبطناه من النصور الأفلاطوني (3).

فلنقل إذن بأن هذه "النقطة المركزية" هي الله. فنحن نسستطيع ذلك، مسادام بالنسبة الأفلاطون أن Éyáya θôy, قد رمز إليها بهذه النقطة وأيضا بـ Qeoc.

وكيفما كانت أهمية الاسم. لنر أولا ماذا يعنى الأمر (الشئ) وفى الختام لــنقم بالتحويل أى بتدقيق الرسم. وقبل ذلك لنبسط الأمور. فالمفهوم يمكن أن يتكرر فى الزمان. ولكن تكرره لا يغيره أبداً، كما لا يغير قطعا علاقتــه بالأبديــة؛ وبكلمــة موجزة، فإنه لا يبدل أى شئ. يمكن إذن أن نمحو كل أشعة الدائرة، باســتثناء (ش ك). (وهو استثناء مبرر؛ لأن واقعة حضور المفهوم فى الزمان لها أهمية رئيسية؛ حيث النقطة على قطر الدائرة ترمز للمعرفة الإنسانية، التى تتفاعل فى الزمان). والآن لنر ماذا يرمز إليه من خلال هذه الشعاع؟

الشعاع يرمز للعلاقة بين المفهوم الأبدى والأبدية، أو الكليـة الأبديـة. هـذه العلاقة هى بدورها إذن لا – زمنية، أو أبدية. وعلى الرغم من ذلـك فهـى بكـل وضوح علاقة بالمعنى الأصح. أى علاقة بين شيئين مختلفين. فالـشعاع – إذن – هو، إن أردنا، امتداد (فى الفضاء، مادام ليس فيه أبداً زمـان). وإذن فقـد أحـسنا العمل عندما رمزنا إليه بواسطة خط (رسم منقطاً لتمييزه عن الخط الزمانى المتصل الممتلئ). فقط فالعلاقة التى هى موضع تساؤل هى بداهة مزدوجة (ش 6).

في الواقع، أن المفهوم (- الأبدى) - متموضع - داخل - ال - زمان. أي أن الكلمة، تتعالى بواسطة معناها إلى حد الفكرة الشاملة (المجردة) المستوحاة من خلال هذا المعنى من جهة. ومن جهة أخرى فهذه هي الفكرة الشاملة التي تتنزل بواسطة المعنى نحو الكلمة التي تبدع هكذا باعتبارها كلمة انطلاقاً من واقعها الصوتى. الفونيتيكي المتحول. فبدون الكلمة، فالأبدية لا يمكن أن تتمثل في الزمان. وبالتالي لا يمكن أن تكون مدركة ومفهومة للإنسان. وبدون الأبدية، فالكلمة لا يصير لها معنى، ولا يمكن أن تسمو بالإنسان فيغدو فوق الزمان والتغير؛ فلا تكون هناك حقيقة بالنسبة للإنسان. (لنأخذ كنموذج للمفهوم: كلمة "كلب" التي تشير إلى "ماهية" الكلب. وبدون هذه الكلمة، فهذه الماهية لا يمكن أن يدركها الإنسان: ولكن "ماهية" الكلب هي التي جعلت معنى الكلمة متحققاً، وهذا الكلب هو السذي يسسمح بتطوير كلمة "كلب" ضمن حكم ما، فنقول "الكلب هو حيوان له أربعة قوائم مكسوة بالشعر ، إلخ") وبصفة عامة فإننا ننطلق من الكلمة نحو الشئ، ومن السشئ نعود نحو الكلمة، وليس غير هذه العلاقة المزدوجة هي التي تؤسس الحقيقة أو التمثــل الذهني للواقع. وهذا يعني المفهوم في دلالته الخاصة. ومن ناحية أخرى، فهذه العلاقة المزدوجة تختزل الحقيقة أو المفهوم: المفهوم (الأبدى) لا يتعلق إلا بالأبدية. والأبدية تستدعى بقوة بواسطة المفهوم، فبقدر ما هما في الزمان. فإنها إنن بدون علاقة مع الزمان والزماني إن العلاقة مزدوجة، انظر دائرية المفهوم (الأبدى) والأبدية التي تكسر الدائرة الزمانية. أن التغير مادام تغيراً يبقى فــى منــاى عـن المفهوم. وبعبارة أخرى فليس هناك حقيقة فيما هو زماني: سواء قبل المفهــوم أو بعده. من خلال المفهوم، يمكن أن نتعالى من الزماني إلى الأبدية، كما يمكن بالتالي معاودة السقوط في الزماني. ولكن بعد السقطة سنكون بالضبط على نحو ما كناه سابقاً. فمن أجل الحياة في المفهوم، يعنى في الحقيقة، لابد من الحياة خارج الزمان، داخل الدائرة الأبدية. وبعبارة أخرى: مادامت الدائرة الأبدية للمعرفة المطلقة في الزمان، فهي بيست متصلة بالزمان: ومجموع المعرفة لن يغدو مطلقا إلا بقدر ما يفترض دائرة أبدية متعلقة خاصة بالأبدية، ومن أجل هذا يمكننا تمثل التحور الأفلاطوني للمعرفة المطلقة بالطريقة المشار إليها في الشكل 7. وبعبارة أخرى، سنحصل علسي

شيمة [مخطط] Schemá المعرفة التيو – لوجية. (أما الدائرة التي تتوسطها نقطة ليست سوى مجرد تنويع غرافي لهذا المخطط).

ونحن نرى بأن الاختلاف بين النسق التيولوجي، والنسق الهيجلى الملحد يشتد أكثر. ومادمنا نتكلم لغة ميتافيزيقية، يمكننا القول بأننا نمثلك نسقا إيمانيا ألوهيا بصفة خاصة، أى بصريح القول نسقا ترنسندنتاليا (متعاليا) وتوحيديا - الوهيا "Mono-théiste"، وذلك بمجرد تحديدنا للمفهوم (أى المعرفة المطلقة) كفكرة شاملة دائمة متعلقة بالأبدية. وهذه الأخيرة هما خارج الزمان.

لنر ما الذى يدل عليه هذا بالنسبة للعالم الزمانى للظواهر. أن معرفة هذا العالم (وكذلك الإنسان الحى) يرمز لها بالدائرة الكبرى. لنمحو إذن الدائرة العالم (وكذلك الإنسان الحى) يرمز لها بالدائرة الكبرى. لنمحو إذن الدائرة الصغيرة للمفهوم الأبدى (ش 8). هكذا نجد تأولين اثنين ممكنين، أولهما أننا يمكن أن نقول بأن للقوس حدوداً ثابتة، محددة، غير قابلة للاختراق. (ش 9). وهكذا سنحصل على مخطط المعرفة التي أسميها "صوفية" بالمعنى الواسع للكلمة فحين تقصى "الله" من نسق تيولوجي معطى، يمكننا إذن الوصول إلى نسق صوفى، حيث يمكننا الحديث عن كل شئ ما عدا الله، الذي يتعذر أساساً الإفصاح عنه. والكائن المتعذر التعبير عنه يمكن أن يستحضر من خلال جميع رغباتنا: عبر "النشوة القصوى" "L'extase".

أما بالنسبة لما يهم الأشياء الأخرى، أى الأفكار الشاملة الزمانية، يمكننا أن نقول كل شئ. وبعبارة أخرى، فالمعرفة التي تتعلق بها في الغالب، هي شاملة، محددة مادام الزمن محدوداً، يمكن استهلاكه هو ومحتواه بواسطة الخطاب. فقط، فعند حديثنا عن كسل ما يمكن أن يقال عن الواقع الزماني (الدنيوي والإنساني) mondaine et humaine فإننا ندرك حده، بمعنى ما ورائيته هاته. ولكن ملاحظة حضوره تبرهن على أنسا لا يمكننا الاقتتاع بالخطاب، ولو بصفة عامة، فنكون مجبرين على تجاوز الخطاب، مسن خلال صمت "صوفي"، "خارج الثبات" و "الغوريتمي" L'algorithme "صوتي" أو غيره.

التأويل الثانى أننا يمكن أن نقول بعد محو الدائرة الصغيرة التى ترمز للمفهوم الأبدى بأن قوس الدائرة الكبرى ليست له حدود (فنقطتا الدائرة الصغرى الأخيرتان قد أزيلتا): (ش 8)، فى هذه الحالة فنحن إزاء مخطط لمعرفة "ريبية" أو نسبية. أى مخطط تغيب فيه المعرفة الحقة بالمعنى الأدق للمصطلح. فالمعرفة

متعلقة بالزمان، أى بالتغير، ولكن مادام الزمان آناً بدون حدود، فالتغير لن يتوقف أبداً. وإذن فليس هناك معرفة أبدية، أو محددة: ليس هناك من معرفي La Doxa يوجد سوى الظن Doxa ويمكننا أن نقول من جهة أخرى، أنه حتى بالنيسبة لهذه الحالة فالذائرة مغلقة. أننا نطرح إذن مثال المعرفة المطلقة الهيجلية، أى الدائرية. (ش 11). ولكن هذا المثال يضحى دائماً مجرد مثال: فدائرة المعرفة الواقعية لم تكن فعلياً مغلقة أبداً (ش 10). إنها الصيغة التفاؤلية للنزعة الريبية وهى نزعة الساداة الأبدى للإنسانية، "التى تستعلم دوما". وتمضى قدما بدون توقف، كرجل واحد، نحو هدف لا تصله مطلقاً. وستظل الحقيقة "بيضاء"، - حسب تعريف شيطان "بئر سانت - كلير". وهى أيضاً "الواجب الأبدى" المعرفة الريبية، فإن الفلسفة، بقدر ما هى سبيل يؤدى فعلاً إلى الحكمة، فهي بالتأكيد شئ مستحيل.

وعلى العكس من ذلك فبإدماج المفهوم الأبدى، أى الحقيقة الخطابية فى نسق "صوفى"، فإننا سنحصل دائماً على نسق لاهوتى théologique. ولو أن مصطلح "إله" لا يرد بشكل واضح؛ لأن الحقيقة فى هذه الحالة تكشف بالضرورة عن كان يتموضع خارج الزمان. أى خارج العالم والإنسان. ومرة أخرى، ماذا يعنى النسق التيولوجى (اللاصوفى واللاريبي) بالنسبة لمعرفة العالم الزمانى؟

مبدئياً، يمكن قول كل شئ عن العالم وعن الإنسان، فالمعرفة المتعلقة بهما شاملة. والمعرفة المنسوبة للزمان، وللزماني تظل بحد ذاتها نسبية فقط: أنها ظن Doxa. على أننا لا يمكن أن نقول عن الزماني شيئاً محدداً، إلا إذا تعلق في عموميته بالمعرفة الدائمة المرتبطة بالأبدية.

لنأخذ العالم. في اللغة التيولوجية، بالمعنى المحدد للمصطلح، يمكن أن نقول بأن الأحداث في العالم، بما فيه هذا العالم نفسه، عرضية: إذن ليس هناك من معرفة مطلقة يمكن التعلق بها. ولكن، ولو أنه من باب الاستحالة، كنا نعرف صور الله وإرادته الخالقة، فإننا نستطيع امتلاك علم حقيقي حول العالم.

وإذ نتكلم لغة لاهوتية رمزية، يمكن أن نقول بأنه ليست هناك علم ينتسب إلى العالم إلا بقدر ما يتضمن هذا العالم عناصر هندسية. في الواقع، فقد برهن لنا "كانط، بأنه إذا أردنا تحويل نسق الرموز L'algorithme إلى خطاب، فلابد من

تنسيبه أما إلى الزمان، أو إلى المكان. وهنا تبقى إمكانية ربطه بالزمان مستبعدة بالتحديد. فلا يمكن ربطه إلا بالفضاء (وهو حسب هذا التصور. فضاء خارج الزمان). وفى الواقع يمكن الحديث عن الهندسية: - "فالدائرة" هى بدورها كلمة لها معنى (يمكن أن نتحدث عما تكونه). وعلى النقيض فالمتكاملة "intégrale" اللافضائية مثلاً لا يمكن التعبير عنها إلا من خلال "ألغوريتم".

إذن فالنسق التيولوجي يمكن أن يصطنع هندسة واقعية. أى فيزياء هندسية، ولا شي غير ذلك. إلا أن هذه الفيزياء يمكن أن تقول لنا بأن الأرض مستديرة، ولكنها لا يمكن لها أن تقول لنا السبب الذى من أجله تجذب الأرض الأشياء الثقيلة (لأن القوة الجاذبة، كأية قوة، هي ظاهرة ليست مكانية فقط، ولكنها أيضاً زمانية أساساً)؛ وإضافة لهذا فلا يمكن لها أن تتحدث عن الأرض بما هي أرض - كوكب تنمو فيه الأشجار، ويعيش الإنسان.

وبالنسبة للإنسان نفسه فنحن على بينة من وضعيته فليس هناك علم حقيق يهمه إلا بقدر ما يكون متعلقاً بالأبدية. فقد أستطيع البرهنة على وجود الله: إنها حقيقة دائمة. ولكن لا أستطيع أن أبرهن على وجودى فى نفس الموضوع. وإلا اعتبرت كفكرة دائمة فى الله. وبالنسبة لى ضمن وجودى الزمانى أو الدنيوى، فلن أستطيع معرفة أى شئ. وهناك ما هو أكثر من ذلك: فالمعرفة المطلقة المتعلقة المتعلقة بالأبدية، هى بالتأكيد، ما يجعل أى معرفة مطلقة منسوبة للزمانى مستحيلة. ولنتحدث فى الواقع عن اللاهوت المسيحى مثلاً. فما يهم المسيحى حقاً، إنما هو قضية معرفة ما إذا كان قد نجا، أو أدين بالتالى، فى وجوده الدنيوى أو الزمانى. ومن ثم فتحليل المفهوم الأبدى الذى يحيل إلى الله، يبرهن على أننا لا يمكننا قطعاً معرفته (الله). فإذا كان المسيحى يرغب فى أن لا يضحى "صوفياً" أى زاهداً عن الخطاب تماماً. فإنه بالضرورة يجب أن يصير شاكاً "ريبياً" بالنظر إلى وجوده الزمانى. فيستطيع أن يقوم بما يريد، فلا يحصل على يقين السلوك الحسن (أك. وباختصار، ففى النسق التيولوجي ثمة معرفة مطلقة فى – ومن خلل "الوعى واختصار، ففى النسق التيولوجي ثمة معرفة مطلقة فى – ومن خلل "الوعى الخارجي" bewusstsein و أخيراً، يمكن أن نقدم النسسق التيولوجي ضمن منظوريت فالهوسية النسق التيولوجي ضمن منظوريت في النسمة منظوريت فلي الهوس هناك معرفة مطلقة فى وعبر منظوريت فلي في النسمن منظوريت في الفسية في من منظوريت في النسمن التيولوجي ضمن منظوريت في الفسيع أن يقدم النسمق التيولوجي ضمن منظوريت في الفسيع أن يقدم النسمق التيولوجي ضمن منظوريت في النسمن منظوريت في النسمن أن نقدم النسمق التيولوجي ضمن منظوريت في النسمن منظورية من النسمة التيولوجي ضمن منظورية من النسمة النسمة النسمة التيولوجي ضمن منظورية من النسمة التيولوجي ضمن منظورية من النسمة النسمة النسمة التيولوجي ضمن منظورية من المولوك المولو

الأنثر بولوجية من خلال تفسيرنا لمعنى فكرة الحرية الإنسانية داخله (يعنى فكرة الإنسان نفسه، ومادام الإنسان بدون حرية، فهو مجرد حيوان).

لسنا هنا في حاجة إلى تعريف الحرية (6). لدينا جميعاً "فكرة حول ما تكونه"، كما يقال؛ وإن كنا لا نستطيع تعريف الحرية. وهذه "الفكرة" التي نمتلكها تكفي لنستطيع قول ما يلي:

إن الفعل الحر يتموضع إن صبح التعبير خارج خط التطور الزماني. الهنا والآن "Hic et nunc" الممثلان بنقطة في هذا الخط، محددان، مثبتان، معرفان من خلال الماضي، الذي عبره يتحدد المستقبل أيضا. وعلى العكس من ذلك فالهنا والآن الخاصة بالفعل الحر، غامضان، فهما ليسا محددين انطلاقاً من الماضي أو من خلاله. فالكائن الممثلك للحرية، بما هو موجود في المكان والزمان، فإنه يقتدر على فك ارتباطه بالهنا والآن، يعلو على ذاته، أخذا وضعيته من خلال علاقته بنفسه.

لكن الفعل الحر متعلق بالهنا والآن: إنه يتفاعل ضمن شروط محددة معطاة. بمعنى: أن محتوى الهنا والآن (hic et nunc) يجب أن يظل محفوظاً، بقدر ما هو متعلل عنهما.

وعلى الرغم من ذلك، فالذى يحتفظ بمحتوى إدراك قد تم فك ارتباطه بالهنا والآن، (مجال) الحساسية، هو بالضبط المفهوم أو الكلمة ذات معنى ما. (هذه الطاولة مرتبطة بالهنا والآن، ولكن معنى الكلمات هو: "هذه الطاولة" في كل مكان، وفي أي زمان) ومن أجل هذا يتفق جميع الناس على أن الكائن المتكلم هو الوحيد الذي باستطاعته أن يكون حراً (7).

بالنسبة الأفلاطون - الذى يعتقد بأنه يمكن تعليم الفضيلة، وتعلمها بواسطة الجدل. أى بالخطاب - فمن البديهى عنده أن الفعل الحر له نفس طبيعة فعل المعرفة المفهومية: فهما ليسا إلا جانبين مكلمين لنفس الشئ.

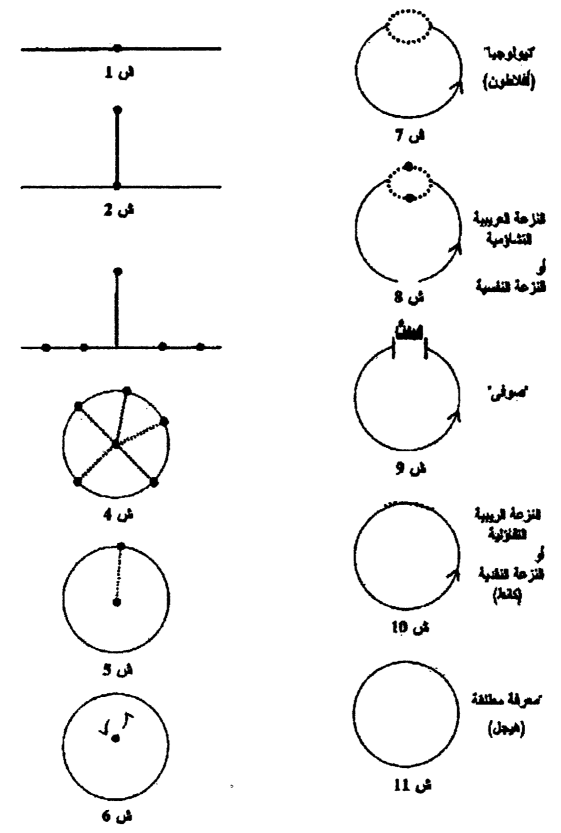
ولكن المفهوم. بالنسبة لأفلاطون هو أولاً أبدى، وثانياً هو متعلق بالأبدية، التى هى من جهة ثالثة خارج الزمان. وبتطبيق هذا التعريف الذى يخص المفهوم على الفعل الحر، فإنه يمكننا الوصول إذن إلى النتيجة التالية: بما أن المفهوم لا يتعلق بالواقع الزمانى حيث يسود الظن doxa. فإن الظن هو بدوره يستحيل (ربطه) بهذا الواقع. ففى ومن خلال الفعل الحر، فإن الإنسان يتعلق بشئ يتموضع خارج الزمان. بمعنى أن الروح - كما قال أفلاطون فى أسطورته المعروفة - اختارت قدرها قبل ولانتها. هناك اختيار، إذن هناك حرية. ولكن هذا الاختيار شمخارج الوجود الزمانى، وأى وجود إنما يتحدد إطلاقاً فى تطوره.

يتبنى أفلاطون فى أسطورته فكرة الحلول، التناسخ (Metempsychose) فالاختيار يمكن أن يتكرر، كما أن الاختيارات تختلف فيما بينها. ولكن هذه الفرضية، فى تقديرنا، لا تتناسب حقاً مع مجموع النسق الأفلاطونى. حيث اللازمنى لا يتحمل التنوعات. ولنصل أيضاً إلى التسعور (الغنوصى والمسيحى) للاختيار الوحيد، المثبت من خلال العلاقة بين الأبدية - المتخارجة عن الزمان أو "الله" والفاعل الحر، وهى فكرة الملك الذى يقرر مرة واحدة وإلى الأبد، وخارج الزمان، ما إذا كان مع أو ضد الله، فيصير ملاكاً فاضلاً، أو شيطاناً مغضوباً عليه أبداً (8).

بصفة عامة، كل هذه التصورات لم تستطع تفسير الوجود الزمانى بما هو كذلك. أى بما هو تاريخ. التاريخ هنا هو دائماً كوميديا ، وليس تراجيديا: فالمأساوى هو من قبل ومن بعد، خارج الزمان في كل الحالات؛ فهذه الحياة ذاتها إنما تحقق برنامجاً محدداً سلفاً، وليس لها إنن أى معنى أو قيمة تستخلص منها بالذات.

وبالتحديد يمكن أن نقول إذن ما يلى: - فنسق المعرفة المطلقة التيولوجي كله، يرى في المفهوم جوهراً أبدياً متعلقاً بالأبدية. وبالمقابل، فتصور المفهوم هذا، يهدف بالضرورة، عند تطوره. نحو معرفة تيولوجية. فإذا كانت الأبدية - كما هو الشأن عند أفلاطون - تتموضع خارج الزمان، فالنسق هـو مطلقاً توحيدى - لاهوتى، وهو جذرياً ترنسندالى: فكينونة الله هي إطلاقاً شئ آخر، غيـر كينونـة (الكائن) الذي نتحدث عنه. وهذه الكينونة الإلهية هي على الإطلاق أحدية، ووحيدة، بمعنى أنها مطابقة أزلياً لذاتها حيث يمتنع حدوث أي تغير.

وبالعلاقة مع العالم الطبيعى، فهذا النسق يمنح – حقاً – نظرية هندسية، يمكن أن تستخدم أكثر من فكرة الحركة المتجاسدة حقاً (كما فعل ديكارت)، ولكن ليس مع فكرة القوة: فهذا النسق يتبني السينماتية) Cinematique أو (الميكانيكا) الحركة المنفصلة عن القوة. ولكنه يقصى الدينامية. إذن فهو لا يفسر ش 1 اهر البيوكوجية، حيث الزمان هو المؤسس (بكسر السين المشددة)، وبالعلاقة مع العالم الإنساني، فهذا النسق يفسر بصرامة الوجود (الإنجيلي) ولكنيه يجرد الحياة التاريخية ش 7 بود الزماني للإنسان، من كل ضروب المعنى، ومن أية قيمة.



أشكال المغطط يعيل إليه نص المحاضرة الساسة

#### الماضرة السابعة

#### الأبدية ، الزمان والمفهوم (II)

لقد ناقشت باستفاضة التصور الأفلاطونى الذى يحيل إلى الإمكانية الثانية (القسم 1 النوع أ). ولنمضى الآن باتجاه أرسطو، أى نحو الإمكانية الثانية (القسم 1 النوع ب). فقد لاحظ أرسطو الصعوبات التى اعترضت أفلاطون. وقد قام فى الآن ذات باكتشاف كبير. وكما هو شأن أفلاطون حدد أرسطو المفهوم باعتباره أبحياً، أى باعتبار علاقته بشئ آخر، وهذا الشئ الآخر – بالنسبة له – كما هو المشأن عند أفلاطون، ليس هو الزمان، وإنما الأبدية. (لا وجود لما هو معرفى إلا ضمن الكوسموس، حيث توجد الأفكار، يعنى أن الكائنات الأزلية تمتلك الأبدية دوماً). لكن أرسطو لاحظ على ما يبدو ما لم يستطع أفلاطون رؤيته. فقد توصل إلى معرفة أن الأبدية ليست خارج الزمان، ولكنها فى الزمان، أو على الأقل فإن

فى الواقع فقد فكر أفلاطون على الشكل التالى: كل الكلاب الواقعية تتغير؛ المفهوم "كلب" على العكس من ذلك يظل مطابقاً لذاته، إذن فهو يجبب أن يتعلق بأبدية تتموضع خارج الكلاب الواقعية، يعنى خارج الزمان. (هذه الأبدية هسى "قكرة" الكلب، وهى بالتالى فى نهاية التقدير فكرة الأفكار). فبماذا رد أرسطو: أكيد أن مفهوم "كلب، متعلق بالأبدية، لكن الأبدية تدوم فى الزمان، لأنه إذا كانست الكلاب الواقعية تتغير، فالكلب الواقعي – أى صنف "كلب" – لا يتغير. وبقدر مسا يكون الصنف أبديا، متموضعاً فى الزمان، فإنه من الممكن إحالة المفهوم إلسى يكون الصنف أبديا، متموضعاً فى الزمان، فإنه من الممكن إحالة المفهوم إلسى الأبدية فى الزمان. هناك إذن معرفة مطلقة منسوبة إلى العالم الزماني، وذلك بالقدر الذى يفترض فيه هذا العالم الأبدية. وبعبارات أخرى فقد نسى أفلاطون بأن فسى المحور الأبدى أو الثابت للدوران) مستديمة. وهى قبل كل شئ، الحيوانات والنباتات. المحور الأبدى أو الثابت للدوران هو الكامل بالفعل entéléchie وهذا الكامل بالفعل – أو الكمال الأول – هو الذى يظهر، بالعلاقة مع المفهوم، كفكرة للدوران. لكن هناك أيضاً الكواكب، كما أن هناك الكوسموس. إذن فإن أرسطو يقول: الزمان ذاته أبدى. إنه دائرى (1).

ولكن الدائرة هي جريان دائم(2) إنن فالكون (الكوسموس) له نفس بنيسة

الحيوان. وهكذا يقدم النسق الأرسطوطاليسى تفسيراً للحياة. ومفهوماً بيولوجياً للعالم.

ومن وجهة نظر التيولوجيا، فالتصور، الذي يربط المفهوم الأبدى بالأبدية في الزمان هو معائل للاهوتية التعدية (المشركة). أكيد أن أرسطو بعيد جداً عن العقلية الطوطمية قصد الإقرار بأن النباتات والحيوانات آلهة. ولكنه حين زعم بأن الكواكب هي آلهة، فهو جد منسجم مع نسقه مقارنة مع أفلاطون. وفي نهاية التقدير فالاختلاف ليس ذا أهمية قصوى: وسواء تعلق الأمر باللاهوت التوحيدي أو اللاهوت التعددي، ففي كلتا الحالتين فالموضوع يتعلق بمعرفة لاهوتية. إن الشورة الكوسمية تتكرر دوماً؛ ومادام هناك بصفة فريدة تكرار أبدى، فإن هناك معرفة مطلقة منسوبة للكوسموس. إذ أنها نفس الأبدية الوحيدة التي تتجلي في وعبر العود الأبدى. بعبارة أخرى إله أعلى، أو بكلمة أدق الله الذي يصون الكون في هويته، ويجعل المعرفة التصورية ممكنة كذلك. هذه الأبدية الإلهية وقد تجلت عبر الزمان، تختلف جوهرياً عن كل ما هو داخل الزمان. والإنسان يمكن أن يتكلم عن الذرمان، تبنه باعتباره فرداً تاريخياً، وبين الله الأبدي الذي يتكلم عنا ألبون)، بينه باعتباره فرداً تاريخياً، وبين الله الأبدى الذي يتكلم عنا مدين و مدين الذي الذي المناه في الختلاف جوهري.

إنها إذن – وكما هو الشأن عند أفلاطون – معرفة مطلقة (Bewuss tsein) = وعى فحسب، وليس (selbst) أو الأنا – العينى! فهو يقول كل شئ بـ "نحـن" المفارق، وليس بـ "الأنا" مطلقاً.

إذن فالنسق الأرسطورطاليسى يفسر الوجود البيولوجي للإنسان، ولسيس وجوده الإنساني حقاً، يعنى وجوده التاريخي وهذا ما نراه بوضوح بانتقالنا إلى المستوى الأنثربولوجي، أي بطرحنا لمسألة الحرية. من الأكيد أن أرسطو يتحدث عن الحرية. ولكن كل الناس يتحدثون عنها. بما فيهم سبينوزا ولكن إذا كنا نتجنب التلاعب بالألفاظ. وإذا تمعنا مليا في الفكرة الحقة عن الحرية (وقد توضحت في التصور الهيجلي، كما هي مصاغة في الفينومينولوجيا)، فإنه من الواجب القول بأن نسق أرسطو ايس منسجماً مع ذاته، في الواقع، نعلم بأن هذا النسق يقصمي مسن خلال التحديد إله مبدعاً خالقاً. بالتحديد لأن الأبدية – في – ال – زمان تعنى: أبدية

العالم، عود، وعود أبدى) إذ ليس المجال الفعل الخالق الإلهي، وإن كيان هنياك مكان أقل لأجل الفعل المبدع الإنساني: الإنسان يفاجئ التاريخ، لكنه لا يخلقه. فهو إذن ليس حرا في الزمان. وبخصوص هذه النقطة فأرسطو لم يتجاوز أفلاطون. ولكن نسقه يظل أقل قابلية من النسق الأفلاطوني، لأنه يقصى الفعل الحر المتعالى ذاته. في واقع الأمر، فبما أن الأبدية موجودة في الزمان، وأن المفهوم الأبيدي متعلق بالأبدية داخل الزمان، فإن أي إمكانية للخروج وراء الزمان مستبعدة. فالانوجاد خارج الزمان مشروط بالوجود في الزمان. إن وجوداً زمنياً يمكن اختياره خارج الزمان يضحى من الناحية التصورية غامضا، لأنه لا يغدو أبدياً داخل الزمان قط.

بيد أن المفهوم لا يمكن أن يكون متعلقاً إلا بأبدية ما فــى الزمـان. بإيجـاز شديد: بقدر ما الإنسان يغير، فإنه لا يعلم شيئاً، كما أنه غير معلوم. فهو ليس حراً (بالتعريف)؛ وبالقدر الذي يكون فيه عالماً، فإنه لا يغير شيئا، وهو إذن ليس حـراً بتاتاً، بالمعنى الاعتيادي للكلمة.

فى الواقع، بالنسبة لأرسطو كما هو الشأن عند أفلاطون، فلا يمكن استلاك معرفة مطلقة للإنسان حين وصله بالأبدية. فالروح الفردية هي أصغر حتى تستطيع أن تكون معلومة. يقول أفلاطون فى "الجمهورية" من أجل معرفتها، يلزم رؤيتها فى علوها (كبرها). أى يجب تأمل المدينة. بيد أن أرسطو يرى بأن الدولية الأبدية عند أفلاطون ليست إلا يوتوبيا. وفى واقع الحال، فإن كل الدول تتبدل أو تسقط إما عاجلاً أو آجلاً، فليس هناك إنن معرفة مطلقة سياسة موصولة بإحدى الصيغ الممكنة للدولة. ولكن هناك بواسطة الحظ، دورة مغلقة فى تحول الدول. الذى يتكرر بشكل دائم. هذه الدورة يمكن – إنن – أن تكون مفهومة من الناحية التصورية، وعند الحديث عنها، يمكن التوصل من خلال المفاهيم إلى أصناف] مختلفة للدول وللإنسان ذاته. طبعاً. لكن إذا كان الأمر هكذا. فالتاريخ لا علاقة ليما نسميه اليوم "تاريخ"؛ وفى هذا التاريخ، فالإنسان ليس أقل من كونه حراً.

فالبديل الأرسطوطاليسى للنسق الأفلاطونى، الذى يستبدل الهندسة بالبيولوجيا. يفسر إذن الإنسان باعتباره حيواناً. ولكن لا يفسره بوصفه فرداً تاريخياً حراً؛ بل إنه لا يفسره حتى كملاك ساقط كما هو الحال بالنسبة لأفلاطون.

إلى جانب الفلسفات الكبرى، هناك دائما نظريات أقل أو أكثر تخلفاً ووحشية. وقد تم إفساد الفكرة الأفلاطو –أرسطية للمفهوم أيضاً: إما عبر نفى شــانع وغيــر معقول، أو عبر تبن أهوج.

والنفى المألرف يلح على القول بأن المفهوم هو أبعد من أن يكون أبدياً، بــل إنه زمانى أيضاً كأى شئ آخر موجود فى الزمان. إنها إمكانيتنا الرابعة، التى لــن أتحدث عنها مادامت تلغى الفكرة، ولو كانت تلك [التى تهم] المعرفة الحقة، أو الصحيحة. إنها النزعة الريبية أو النزعة النسبية، التى أطلق عليها أفلاطون اسم "السفسطائية"، وانتقدها كانط واصفا إياها بــ "النزعة التجريبوية". وأعاد هوسرل انتقادها مؤخراً تحت اسم النزعة النفساوية. ولذا فلن نتحدث عنها بتاتاً. لنقل أو لا بعض الكلمات حول التقبل المشوه، الذى ليس أقل معقولية. فماز ال يقال بأن المفهوم أبدى. ولكن بقدر ما هو أبدى، فإنه فى الزمان؛ وهذا يعنى بأنه متعلق بما هو داخل الزمان، أى بالزمانى. (ليس بالزمان، وإنما بالزمانى، أى بما هو موجود فى الزمان). وعند تعلقه، فإنه يتعلق داخل الزمان، موجود – فى الزمان – قبل فى الزمانى عبارة أخص. إنها فكرة القبلى المشهورة، أو الفكرة الفطرية، التى تكون سابقة على التجربة.

وضد هذه النزعة القبلية apriorisme. (التي يدعوها كانط "النزعة الوثوقية" Dogmatisme تتوجه العبارة الأولى المشهورة في مدخل "تقد العقل المحص": ليس هناك من شك، يقول كانط تقريباً، بأنه في الزمان تتقدم دائماً التجربة – يعنى الواقع الزماني – المفهوم الذي يتجلى في الزمان بقدر ما هو معرفتي الخاصية. وفي الحقيقة فليس هناك من شك ما محتمل يخصص هذا الموضوع. فالنزعة التجريبوية العامة لا تنطلق من إدعاء مزعوم إلا من أجل الوصول إلى تصور غير محتمل حقاً: سواء على مستوى نظرية المعرفة العامة " plan عير محتمل حقاً: أو على المستوى الأنثربولوجي. (حيث هناك السؤال السهير حول "حرية الاختيار (\*)). يكفي تطوير هذه النزعة القبلية قليلاً من أجل الوصول إلى النزعة النسبية.

كانط بوصفه فيلسوفاً جديراً بهذا الاسم، يعلم جيداً بأنه لا يمكن تحديد المفهوم باعتباره زمانياً، كما لا يمكن ربطه بالزماني.

بالنسبة لكانط كما هو الشأن عند أفلاطون وأرسطو، فإن المفهوم أبدى. وبقدر ما هو أبدى. وليس أبدية، فإنه يجب أن يتعلق بشئ ما، يعنى أن يتعلق بشئ آخر غير ذاته. ولكن لنتمعن فى المشاكل التى واجهها أفلاطون وأرسطو في ربطهما للمفهوم الأبدى بالأبدية، فقد كانت لكانط الشجاعة العجيبة حين جعله متعلقاً بالزمان، (وليس بالزمانى، أى بما هو موجود فى الزمان).

والتصور الكانطى كله يختزل فى هذه العبارة الشهيرة: "المفهوم بدون حدس فارغ؛ والحدس بدون مفهوم أعمى".

قبل الحديث عن هذه الصيغة الكانطية، أود أن أذكر في كلمتين، حــلا آخــر للمسألة، أي ذلك الذي قدمه سبينوزا كما أشرت سالفاً. فنسق سبينوزا هو التجـسيد التام للمحال. (ومن أجل ذلك، فعند محاولة "تحقيق" فكره، كما يقل، فإننا نحـس بنفس الدوار الذي ينتابنا حين حضور نقيـضة للمنطــق الـصوري أو لنظريــة المجموعات).

إذ أن شيئاً غريباً فى هذا كله: الخطأ (الضلال) أو الاستحالة المطلقة، التى من اللازم أن تكون، هى أيضاً، "دائرية" كالحقيقة. هكذا، فالمعرفة المطلقة عند سبينوزا و(بارميندس). يجب أن يرمز لها بدائرة مغلقة (خالية، بلا شك، من نقطة مركزية): ش1.

فى الواقع إذا كان سبينوزا يقول بأن المفهوم هو الأبدية، فى حين يثبت هيجل بأنه هو الزمان، فإن ما يتفقان عليه هو أن المفهوم ليس بمثابة علاقة. (أو بالأحرى فهو لا يتعلق إلا بذاته). فالوجود والفكر (المفاهيمى) هما شئ واحد أو نفس الشئ، كما قال بارميندس. فالفكر (أو المفهوم) هو محمول الجوهر، الذى لا يتميز عن محموله كما قال سبينوزا. فى كلتا الحالتين، يعنى فى حالتي "سبينوزا - بارميندس" و"هيجل" ليس هناك تفكير حول الكائن، أى أن الكائن تفكر كليانية الكائن، هي إنن، ذاته - فى وعبر - المفهوم. المعرفة المطلقة التى تفكر كليانية الكائن، هي إنن، منغلقة على ذاتها كلها أيضاً. وهكذا فهى كلها دائرية شأن الكائن نفسه فى كليته: ليس هناك شئ خارج هذه المعرفة، كما لا يوجد شئ خارج الكائن. لكن هناك اختلافاً جوهرياً: فالكائن - المفهوم عند بارمنيدس - سبينوزا هو الأبدية، بينما الكائن، المفهوم عند هيجل هو الزمان. يترتب عن هذا أن المعرفة المطلقة

الأسبينوزية، يلزم أن تكون أيضاً هى الأبدية. يعنى أنه يتوجب عليها إقصاء الأسبينوزية، يلزم أن تكون أيضاً هى الأبدية. يعنى أنه يتوجب عليها إقصاء الزمان، أو بعبارة أخرى، فليس هناك حاجة للزمان، قصصد تحقيقها. فالاتيقا Ethique . يلزمها أن تكون مفكرة، مكتوبة، ومقرؤة فى "رمشة عين" وهذا هو عين المحال. [ أفلوطين يقبل، مع ذلك هذه النتيجة].

وقد سبق لأفلاطون أن رفض هذا المحال في محاورته "بارمنيدس". فإذا كان الكائن حقاً هو واحد أو بدقة أكثر "الواحد". أي إذا أقصى المتعدد، كل المتعدد، وبالتالى كل تغير، أي إذا كان هو الأبدية التي تبطل الزمان، - أقول، إذا كان الكائن هو الواحد، فلا يمكن بتاتا أن نتكلم يلاحظ أفلاطون. في الواقع، فالخطاب سيغدو وهو أيضاً واحدا، كما هو الكائن الذي يستوحيه. وإذن فلن يستطيع تجاوز كلمة واحدة هي "واحد لأن الأمر يتعلق بالزمان في العمق، بالإضافة إلى هذا. الخطاب يمكن أن يغدو لا زمنيا: إذ، دون حصول الزمان، لا يستطيع الإنسان أن يتلفظ كلمة واحدة. إذا كان الكائن واحدا، أو هو الذي يرجع إلى ذاته، وإذا كان المفهوم هو الأبدية - فإن المعرفة المطلقة، لأجل الإنسان، ستستحيل إلى مصمت مطلق.

أقول من أجل الإنسان، يعنى من أجل الكائن المتكلم الذي، يعنى فى الزمان، ويحتاج للزمان لأجل الحياة، ولأجل التكلم (أى بهدف التفكير من خلال المفهوم). وكما سبق أن رأينا، فالمفهوم بقدر ما هو كذلك، ليس (أو على الأقل لا يبدو كائناً) بالضرورة مرتبطاً بالزمان. عالم الأفكار أو المفاهيم يمكن أن يتصور كعالم للخطاب: كخطاب أبدى، حيث كل العناصر متعايشة [وهذا ما عبر عنه أفلوطين]. وفى الواقع، هناك (على ما يبدو) علاقات لا زمنية، بين المفاهيم، وكل الفرضيات لأقليدس مثلاً – توجد متزامنة ضمن مجموع. مسلماتها، (axiomes) [وهنا يلح أفلوطين على هذه الواقعة]. هناك – إذن – خطاب لا زمني (4).

إنن فكرة النسق الاسبينوزى ليست محالاً: إنها بكل بساطة فكرة المعرفة المطلقة. لكن ما هو محال هو كون هذا النسق الموضوع من طرف إنسان هو في حاجة إلى زمان قصد وضعه، أوكما هو الشأن عند أفلوطين، فهذا النسق ينتمى إلى الذكاء الأبدى: أو بالأحرى: فالنسق يمكن أن يوجد خارج الزمان، ولكن ليس هناك مدخل لهذا النسق، انطلاقاً من الوجود الزماني. (النسق الاسبينوزي هيو ال

منطق "logic" لهيجل. السذى مسن أجلسه لا تحسصل، ولا يمكسن أن تحسصل "فينومينولوجيا الروح" التى تقود، أو بالأحرى إنه نسق "ديكارت" السذى لا يمكسن الاقتراب منه انطلاقاً من "المقال فى المنهج")].

ف "الاثيقا "L'ethique" قد وضعت من خلال منهج لا يمكن أن نعيسره تقديرا ضمن لغة إنسانية؛ لأن الاثيقا، تفسر كل شئ، باستثناء وصف إمكانية الإنسان الحى في ضمن لغة إنسانية؛ لأن الاثيقا، تفسر لماذا ظهر "المنطق" في فترة معينة من التاريخ، وليس في غيرها من الفترات. فالاثيقا تبرهن على استحالة ظهوره في فترة زمنية معينة، وبإيجاز فالاثيقا، لا يمكن أن تكتب، إذا كانت صحيحة حقيقة، إلا من خلال الله ذاته؛ أو بإشارة أبلغ - من خلال إله ليس مجسداً (أي منزها).

يمكن أن نصوغ – إنن – الاختلاف بين سبينوزا وهيجل من خلال الوسيلة التالية: إن هيجل يصير الله، وهو يكفر أو يكتب ال "منطق" Logik. وعلى العكس من ذلك فإن سبينوزا يلزمه أن يغدو الله في الأبدية كلها، حتى يستطيع أن يكتب أو أن يفكر "إيثقاه".

إذ لو أن كائناً، وقد صار الله فى الزمان. فلا يمكن أن يسمى "الله" سوى بـشرط أن يستخدم هذا المصطلح كاستعارة (بوجه أصح). فالكائن الذى هو الله دائماً، فإنه هـو "الله" بالمعنى الأصح والأقوى للكلمة.

أن تكون سبينوزياً هو إذن – أن تستبدل الله، الأب (بدون إبن) بسبينوزا فتحصل على فكرة التعالى الإلهى (بكل دقتها)، فتقول بأن سبينوزا هو "الله المتعالى" الذى يتحدث للبشر، ولكنه يحدثهم عن الله الأبدى، وهذا بالبداهة هو قمة المحال. وأن تأخذ سبينوزا بكل جدية، يعنى أن تكون – في الواقع – أحمق.

سبينوزا ، كما هو شأن هيجل يطابق بين الإنسان (يعنى الحكيم) وبين الله. وإذن ففى كلتا الحالتين يبدو وكأن القول متشابه؛ سواء لم يكن هناك شئ آخر غير الله، أو لم يكن هناك شئ آخر غير الإنسان. لكن فى الواقع فالإثباتان ليسا متطابقين وإذا كان الأول مقبولاً من طرف سبينوزا، فإن الإثبات الثانى وحده هـو الـذى يعبر عن فكرة هيجل. وهذا ما يريد هيجل التعبير عنه بقوله بأن نسق سبينوزا ليس هو مذهب وحدة الوجود pan-theisme، وإنما هو اللكونيـة مـذهب (انحـلال الكون) a-cosmisme فالكون أو كلية الوجود ينحل فى إله وحيد. ولكنه إله بدون

عالم، وبدون بشر ويجدر القول بأن كل ما هو تغيير، صيرورة، زمان. ليس. موجوداً بالنسبة للعلم. لأنه إذا كانت في الواقع، محط تساؤل في "الإثيقا"، فإنسا لا ندرى كيف ولماذ ظهرت هذه الأشياء.

وبتوظيفنا لدائرتنا الرمزية، يمكن أن نقدم الاختلاف بين نسقى هيجل وسبينوزا بالطريقة التالية:

لننطلق من رمز النسق التوحيدى. ففى صورته المحضة، يكمن نسسق أفلاطون. ولكنه يرمز إلى "الإمكانية 2" عموماً. (ش.2) بالنسبة لأرسطو، يلزم رسم عدد من الدوائر الصغيرة فى (الدائرة) الكبرى من أجل الترميز إلى العلاقة الرابطة بين الأبدية والزمان. (ش.3)؛ لكن هذه الدوائر يجب أن تتشابك (تدداخل). وفي نهاية التقدير، سنحصل على الرمز الأفلاطوني مع وجود دائرة وحيدة صغرى. (بمعنى أن كل نزعة الوهية ملتحمة حقاً، هي نزعة توحيدية monthéisme).

وبالنسبة لكانط، فإن نفس الرمز هو الذى يمكن توظيفه أيضاً، ولكن يلزم رسم الدائرة الصغرى رسماً منقطاً، من أجل البرهنة على أن تيولوجيا كانط ليست لها من قيمة لديه سوى "كهذه". (ش.4).

وباختصار فإن رمز النسق الألوهي يصلح لتقييم كل نسسق يحدد المفهوم بوصفه جوهراً أبدياً في علاقته بشئ آخر غير ذاته، سواء كان هذا السشئ هو الأبدية في الزمان، أو خارج الزمان، أو هو الزمان ذاته. لكن لنرجع إلى سبينوزا. فانطلاقا من النسق الألوهي يمحو هيجل الدائرة الصغرى [التي اختزل سابقا من طرف المتقدمين عليه إلى نقطة فريدة: ش5. وعلى العكس من هذا فإن سبينوزا بمحو الدائرة الكبرى (ش.6).

إذن فالرمز هو ذاته في كلتا الحالتين: دائرة مغلقة متجانسة. وهذا شئ مهم، لأننا رأينا أنه يكفى نفى أن يكون للمفهوم علاقة مع شئ آخر غير ذاته، من أجل طرح مثال المعرفة المطلقة، يعنى الدائرية. وفى الواقع، إذا كان المفهوم متعلقاً بواقع آخر، فإن مفهوماً أعزل (متفرد) يمكن أن يظهر حقاً من خلال موائمة هذا الواقع المستقل. في هذه الحالة توجد بداهات، لا بل حقائق جزئية. ولكن إذا كسان المفهوم هو الكائن الذي يستوحى ذاته، فإن لا يمكن أن يظهر حقيقة إلا عبر ذاتسه نفسها. البرهنة نفسها لا تختلف قط عما يجب أن يكون مبرهنا. وهذا يعنسي أن

الحقيقة هي "نسق" كما يقول هيجل وكلمة "نسق"، لا توجد عند سبينوزا. لكن الشئ يوجد.

وبغض النظر عن بارمنيدس فإنه الفيلسوف الوحيد الذى فهم أن مبدأ الكل أو اللاشئ يغدو تقييماً للمعرفة: فإما أن نعلم كل شئ، أو لا ندرى شيئاً؛ لأنه عبر الرؤيا نعلم كل شئ، نرى، وندرى بحق شيئاً ما. ولهذا فدراسة سبينوزا لا محيد عنها، رغم لا معقولية وجهة نظره.

يطرح سبينوزا فكرة المعرفة الكلية، بل "النسقية" بل "الدائرية". لكن نسقه يسستحيل تحققه في الزمان. أن كل جهد هيجل يقوم على إبداع أسبينوزى يستطيع أن يكون مكتوبا بواسطة إنسان يحيا في عالم تاريخى. ولهذا فهو حين يتنبى مع سبينوزا أن المفهوم ليس علاقة، فإنه يطابقه ليس بالأبدية وإنما بالزمان. (أنظر بخصوص هذا الموضوع مدخل فينومينولوجيا الروح. ص 19 وما يليها).

سوف نرى لاحقاً ما سيعنيه ذلك، أما الآن فإنى أنبه مرة أخرى على أن رموز النسقين معاً هى متماثلة. إنها لا تختلف إلا من حيث مصادرها (التى لا نراها بادية فى الرسم): محو الدائرة الصغرى أو الكبرى. وهذا يحيل جيداً إلى الواقع. فقد يفهم بأن معرفة زمنية يمكن فى النهاية أن تشمل كليانية الصيرورة. ولكننا لا نفهم بأن معرفة أبدية يمكنها أن تستغرق كل ما يوجد فى الزمان: إنها تستغرق ذاوتنا نفسها من أجل هذه الحجة. ستضحى المعرفة المطلقة "Bewsststien" (الوعى الذاتى). وهذا بالبداهة ، غير معقول.

سأتوقف هنا، ومن أجل معرفة ما الذي يعنيه تطابق المفهوم بالأبدية يجب قراءة "الإنيقا" في مجموع نصوصه. إذن لنمر أو بالأحرى لنرجع إلى كانط.

يتفق كاذط مع أفلاطون وأرسطو فى قولهما (ضد بارمنيدس ، سبينوزا وهيجل) بأن المفهوم هو كائن أبدى، (جوهر أزلى)، متعلق مع شئ آخر غير ذاته. فقط أنه ينسب هذا المفهوم الأبدى ليس إلى الأبدية مطلقاً، وإنما إلى الزمان.

ويمكن القول من جهة أخرى بأن كانط يحدد المفهوم بوصفه علاقة، لأنه يرى بالتحديد بأن النزعة الاسبينوزية مستحيلة. (نفس الشئ قام به أفلاطون من أجل (دحض استبعاد استحالة النزعة الايلية). من الممكن أنه لم يقرأ سبينوزا ولكنه

فى "التسويغ المتعالى للمقولات" وفى التخطيطية "Schematismus" يذكر السبب الذى من أجله يغدو التصور الاسبينوزى للمعرفة مستحيلاً: إنه مستحيل، لأنه بالنسبة لنا نحن، أى بالنسبة للإنسان، - "المفهوم بدون حدس فارغ".

المفهوم البارمينيدو - سبينوزى (والهيجلى)، الذي ليس في علاقة مع كان الخر غير ذاته، ولكنه الكائن الذي يستوحى ذاته لأجل ذاته، - هذا المفهوم البارمينيدو - سبينوزى، يسميه كانط "الأنا المتعالى" "Le moi transcendautal" أي التاليف المتعالى "transcendantate synthesis der apperception" أي التاليف المتعالى للإبصار. يعنى "المتعالى" بالنسبة لكانط: ما يجعل التجربة ممكنة. إذ أن التجربة هي أساساً زمنية. وكل ما هو زمني ينتمي إلى مجال التجربة.

إذن فالمتعالى يعنى: هذا الذى يجعل الزمانى ممكناً بقدر ما هو زمانى. يقول كانط بأن الجوهر المتعالى هو "سابق" للزمان، أو "خارج" الزمان. المتعالى هو إذن أبدى، أو كما قال كانط نفسه "قبلى" يعنى أنه يتقدم على "الزمانى منظوراً إليه باعتباره زمانياً".

أن نقول بأن هناك إبستيمى، معرفة مطلقة، حقيقة حقة، - يعنى بأن هناك مفاهيم ملائمة (صحيحة) كونياً وضرورياً؛ أى مفاهيم هى ملائمة لكل فترات الزمان، ومن جهة أخرى فهى تقصى الزمان عن ذاته. (بمعنى أنها لا تستطيع أن تكون أبداً متغيرة؛ إذن فهذا يحمل على القول، بأن هناك مفاهيم قبلية apriori ، بل متعالية، وأبدية.

إذ أن المفهوم الأبدى (كما هو شأن كل الكيانات الأبدية) ليس أبدياً في ومن خلال ذاته عينها. إنه أبدى من خلال مصدره في الأبدية، من خلال أصله. لذا فالمفهوم الأبدى هو "الأنا المتعالى". أو "التركيب المتعالى". هذا الأنا أو هذا "التركيب" ليسا – إذن – أبديين أبداً: إنهما الأبدية. "ووعى الذات المتعالى" لكانط، وهو إذن – جوهر بارمنيدس مدركاً بوصفه ذاتاً روحية، أي الله. إنها الأبدية الحقيقية التي تستوخي ذاتها لأجل ذاتها في وعبر المفهوم. إنها مصدر كل كينونة مستوحاة من خلال المفهوم، ومصدر كل استيحاء مفهومي للكينونة، إنها المصدر الأبدى لكل كينونة زمنية.

يقول كانط، بأننا فقط نحن البشر، نستطيع أن نقول عن "الأنا المتعالى" بأنه

يوجد فريداً: إن هذا هو ما يمكننا قوله. وبعبسارة أخرى، فكانط يتقبل النقد الأفلاطوني لبارمنيدس: إذا كان المفهوم هو الأبدية، فحينئذ تغدو المعرفة المطلقة مقتضية في كلمة واحدة "Öv" أو "Öv". ولن يكون أبداً أي خطاب ممكناً. (ومن ناحية، فلا يمكن أن يقال عن "الأنا المتعالى" بأنه موجود، وبأنه واحد. لأنه كما رأينا قبل قليل، لا يمكن أن نقدر على تطبيق مقولات الوجود والكم في هذه الحالة إذ نستطيع أن نقول – إذن – بأنه "بعض – الشئ" وليس عدما؛ ولكن لا يمكننا القول بأنه شئ يمتلك هذه أو تلك الكيفيات "Qualités"؛ فهذه الكينونة التي يمكن أن نقول بأنها كائنة – هي وجود "Sein" لا يختلف كما يقول هيجل عن العدم المناهول بأنها كائنة – هي وجود "Sein"

إذن النسق البارمينيدو - سبينوزى، مستحيل، يقول كانط. - الأبدية الجوهرية واعية بذاتها فى أثنتى عشرة هيئة، وهى المقولات - المفاهيم الاثنتا عشرة المشهورة. هذه الهيئات الاثنتا عشرة للأبدية هى بالبداهة أزلية "فلات" الاثنتا عشرة للأبدية هى بالبداهة أزلية التالى ملائمة ابها "سابقة، على كل ما هو داخل الزمان، أنها "قبل" الزمان؛ إنها بالتالى ملائمة لكل لحظات الزمان، وبإقصائها للزمان، فلا يمكن أبدا أن تتغير، إنها قبلية. إذ أن توهم بارميندس - سبينوزا يقوم على اعتقادهما بأن الأبدى الذى ينبع من الأبدية يكشف هذه الأبدية بتحديدها، يعنى بوصفها. بالنسبة لبارمنيدس وسبينوزا أيضاً، فالمفاهيم - المقولات هى محمولات الواحد الذى من الممكن أن تكون موصوفاً له.

أما بالنسبة لكانط، فإنه ليس أى شئ<sup>(5)</sup>. أنه ليس شيئا، لأنه مستحيل. ففى نهاية ص16 من الطبعة الثانية لـ "نقد العقل المحض"، يفسر كانط علمة ذلك إن تحديداً للأبدية بواسطة المفاهيم – المقولات الأزلية لن تغدو ممكنة إلا من خلال الفاهمة Verstand، "عبر الوعى بالذات تصحى الكثرة وعبسر الفاهمة، توجد كلها معطاة في الآن ذاته. كما قال كانط". أو بالأحرى فعبسر الفاهمة، توجد موضوعات التمثل من خلال واقعة فريدة لوجود هذه التمثلات نفسها؛ أو بعبسارة أخرى، عبر العقل الإلهى أو العقل الأصلى archetype لأن الكائن – في الواقع – الذي يفكر ذاته، فإنه يفكر في كل ما يمكن التفكير فيه، والذي يبدع الموضوعات

<sup>(\*)</sup> عوض بدية غلنا أزلية لتمييز الصفة عن الأسم للاحتراز من كل التباس.

المفكر فيها بواسطة الفعل الوحيد للتفكير هو الله كان. فسبينوزا إنن على صواب حينما سمى "الله" بـ Ēv-Öv (تسمية بارميندس) الذى يتوافق مع المفهوم الحين في الله عليه. ولكنه كان مخطئاً حينما نسى بأن الله وحده هو الذى يمكنه أن يطبق هذا المفهوم على ذاته. لأن الأمر بالنسبة لنا نحن الذين لسنا الله، إنما يعنى حين تطبيقنا لمفهوم (نا) على الله، حمل هذا المفهوم إلى شئ آخر غير ذاته عينها. إذ أن المفهوم الذى يغدو صلة بالمعنى الأدق للكلمة، أى علاقة شئ آخر، هو على الأكثر أبدى، لكنه ليس الأبدية. أن هذا يعنى إما أن القاعدة ذاتها للنزعة الاسبينوزية خاطئة (المفهوم ليس الأبدية)، وأما إذا كان المفهوم هو الأبدية، فالله وحده، هو الذى يمكن أن يمارس النزعة الاسبينوزية. إن إثبات بأننا لحسنا الله، ثم كتابة "الأخلاق" "Ethique" يعنى أننا لا ندرى ما نقوم بعمله، فهو قيام بشئ لا نستطيع تقدير نتائجه، إنه ممارسة العبث.

من الناحية النظرية، فإن الله يستطيع كتابة الأخلاق (الاتيقا) حسب كانط. لكن يبقى السؤال متمحوراً – إذن – حول معرفة ما إذا كان بقدرة إنسان (سبينوزا) أن يصير الله، لكن هذا مستحيل بالنسبة لكانط. لأن الإنسان لا يقدر أن يستمد شيئا من محتوى وعيه بذاته: الأنا الإنساني، نقطة بدون محتوى، وعاء فارغ، أما المحتوى المتعدد فيلزم أن يكون معطى له أوليا gegetson كما يلرزم أن يراتي باتجاهه إضافة إلى ذلك.

فلا يكفى أن يفكر الإنسان للحصول على المعرفة الحقة، بل يلسزم أيسضا أن يكون الموضوع الذى يفكره الإنسان موجوداً، وأن يوجد بصفة مستقلة عسن فعسل التفكير فيه. أو بالأحرى – أيضاً – فالوعى الإنساني كما يقول كانط يمتلك بالسضرورة عنصرين مكونين: Le begriff أو المفهوم، و Anchaung أو الحدس. هذا الأخير يقدم محتوى (متنوعاً) معطى للإنسان، وليس منتجاً عبره، أو منه، أو فيه.

المفهوم الذى له كينونة ليست هى الله، هو إنن، علاقة: وبعبارة أخرى، أنه يمكن أن يكون أبدياً، لكنه لن يكون الأبدية. لهذا كانت النزعة الاسبينوزية "عبثا". إنها العبث لأن سبينوزا ليس الله.

لكن مازال هناك أيضاً تصور أفلاطون - أرسطو، الذي يقر بان المفهوم

(الإنساني) هو علاقة، لكنها علاقة منتسبة للأبدية، وليس للزمان - يعني هـذا: أن الأبدية (أو الله) تتضمن الكثرة في صلب وحدتها الخاصة. وهذه الكثرة - إذن -بما هي التطور الأبدى للأبدية في ذاتها، فهي نفسها الأبدية: أنها الكون (المضاعف) للأفكار - المفاهيم، الذي ليست له أية صلة مع عالم المكان والزمان، بل إنه الأبدية نفسها التي تتطور في هذا الكون، وليس مفهوم (نا) وحده، الأبدى الذي أنتجه. هذا الكون – هو إنن – معطى (قبلي) لنا؛ وأمسا مفهوم (نسا) فهو منسوب إليه (متعلق به). وبتعبير آخر، فمعرفتنا المطلقة ليست هي المعرفة التسي يمتلكها الله عن ذاته، أنها المعرفة التي نمتلكها عن الله، عن إله يختلف عنا جو هرياً، عن إله أعلى transcendant أنها معرفة تيو - لوجية بالمعنى المصحيح للكلمة، وهي معرفة ينتسب فيها المفهوم الأبدى إلى الأبدية. (وليس للزمان). لكن هذا شئ مستحيل في نظر كانط، لسبب بسيط هو أن نسبة الأبدى إلى الأبدية .. يلزم هى نفسها أن تكون "أزلية" "eternal" وليست زمانية – لكن ما هو أخطر، هـو أنها هي ذاتها زمانية: "أننا في حاجة للزمان من أجل التفكير". ومن الناحية النظرية، يقول كانط، بأنها يمكن أن تمثلك حدساً Anschaung، ليس متحيزا زمانياً Spatio - temporelle، وأيضاً يمكننا تطبيق المفاهيم - المقولات علي أية كثرة مسلم بها. كما يقدر كائن – اللاإلهي – إذن – تطوير معرفة مطلقة مستوحية الكون اللازمكاني للمثل الأفلاطونية. لكن الكائن اللاالهي الذي ندعوه الإنسان لا يستطيع ذلك. فإذا كانت النزعة الاسبينوزية ليست ممكنة إلا بالنسبة شه، فإن النزعة الأفلاطونية ليست ممكن إلا من أجل عقل لا إلهي، غير العقل الإنساني، من أجل عقل ملائكي angélique على سبيل المثال. لأن المتعدد الأولى بالنسبة لنا نحن البشر، هو دائماً متعدد أولى dooné في هيئة متحيزة زمانيا. (و هذه و اقعة غير محصورة، ومتعذرة عن التفسير حسب كانط).

إننا لا نستطيع التفكير إلا بشرط أن يعطى لنا المتعدد (كمسلمة) لكن هذا المتعدد يلزم أن يكون ضمن مجموعة، وضمن كل عناصره. إذن فالكائن الواحد والوحيد لبارمنيدس؛ هو الذى يجب أن يكون مغايراً للكائن المتعدد. إذ بالنسبة لناء فالمطابق لا يمكن أن يكون مختلفاً إلا بشرط أن يكون مكانا. أو كائناً في المكان. أفي الواقع، فإن نقطتين هندسيتين منطابقتين لا تستطيعان أن تكونا مختلفين فيما

بينهما، إلا بواسطة وضعهما في المكان؛ أما المكان فهو ليس شيئاً آخر غير المجموع اللامتناهي هي للنقط المتطابقة بدقة، المحتفظة بخاصيتها تختلف عن بعضها البعض]. ومن أجل أن تحصل المعرفة، يلزم مطابقة المختلف: "كل فعل للتعرف هو تركيب، كما يقول كانط". الذي أدخل الوحدة في التعدد الأولى. لكن بالنسبة لنا، فالمختلف لا يمكن أن يكون مطابقاً إلا في الزمان، أو بقدر ما هو زمان. (6)

في نظرنا، فالمعرفة أي مطابقة المختلف، لا يمكن – إنن – أن تغدو قابلة للإنجاز إلا في الزمان، لأن مطابقة المختلف هي قبل كل شئ زمان، ونعلم دائماً بأن المفهوم الإنساني إنما يظهر في لحظة معينة من الزمان؛ كما نعرف بأن الإنسان في حاجة إلى الزمان ليفكر. لكن كانط هو أول من رأى بأن هذا ليس أمراً عرضياً، بل إنه جوهرى بالنسبة للإنسان. إذن فالعالم حيث يفكر الإنساني هو بالضرورة عالم زماني. أما إذا كان الفكر الإنساني في الممارسة ينسب إلى ما هو داخل الزمان، فإن التحليل الكانطي هو الذي برهن على أن الزمان هو الذي يجعل الممارسة الفعالة للفكر ممكنة. وبعبارة أخرى فنحن لا نستطيع توظيف مفاهيمنا الأبدية إلا بشرط نسبتها للزمان. (بقدر ما هو كذلك)، أي في حال كونها "كائبا بشرط نسبتها للزمان. (بقدر ما هو كذلك)، أي في حال كونها وعي بذاته، إنما هو إله سبينوزا: ونحن لا نستطيع أن نضيف أي شئ إلى ذلك؛ إن "الأنا المتعالى" – مصدر المقو لات – المفاهيم؛ الذي يتعلق بمتعدد لا زمكاني، أي متعدد أبدي – هو الأنا كما تصورته الفلسفة الأفلاطو – أرسطية، أو ما قبل الكانطية عموماً. لكن هذه الأنا ليست إنسانية، لأنها مجبرة على التفكير خارج الزمان. (7)

وحده فقط "الأنا المتعالى" - مصدر المقولات، أى المفاهيم المنسوبة للزمان - هو إذن، 'لأنا المتعالى الإنساني الذي يصير الفكر الإنساني الفعال ممكناً.

الفكر الإنسانى يتفعل فى الزمان، وهو ظاهرة زمانية، وبقدر ما هو كــنك، فهــو امبريقى خصوصاً: إنه دوكسا لكن لكى يصبح تطبيق المفهوم (الأبــدى) علــى الزمـان ممكناً، فإنه من اللازم أو لا وقبل كل شئ تحديد المفهوم، بمعنى تطبيقه على الزمان بمــا هو كذلك. هذا التطبيق الأخير هو الذى يثبت فعاليته قبل "الزمان" أو "خــارج الزمــان".

فهو قبلي أى غير متنوع، وهو ملائم على الدوام.

إنن فالمعرفة المطلقة هي مجموع الصلات بين المفهوم (الأبدى) والزمان؛ النها مجموع Synthetisehen Grürdsätze أي مبادئ التأليف. أنها أنطولوجيا

لنر الآن ما الذى قدمه هذا التصور الكانطى للعالم والإنسان: إن الزمان ممثل فى العالم الطبيعى بالحركة؛ والمفهوم المتزمن ينسب – بالتالى – إلى الحركة الواقعية. أما الذى يصير المفهوم المتزمن ممكناً أى الخطاطة، أو علاقة الزمان الداخلى بالزمان، فإنه يحيل إلى الذى يصير حقا الحركة الواقعية ممكنة، أى إلى القوة.

والقول بأن المفهوم (الأبدى) هو فى علاقة مع الزمان، يعنى إنن الإعلان وتوضيح تصور ديناميكى للمادة والعالم يدخل ضمن تصورات أخرى، أى الإعلان عن فيزياء القوى. إذن فالفلسفة الكانطية ستجد بالمضرورة الفيزياء النيوتونية. وبالمقابل فإذا كان العالم هو بالفعل كما وصفته فيزياء نيوتون، فإنه من اللازم قبول فلسفة كانط بوصفها حقيقة مسلمة.

ولكن لنترك جانباً واقعة أن العالم النيوتونى هو غير ملائم للإنسان أيضاً، شأن العالم الهندسى لأفلاطرن. كما يمكننا أن نشير إلى عدم كفاية التصور الكانط- نيوتونى للعالم الذى هو محض طبيعى.

فى الواقع، فإن استحالة نسبة المفهوم إلى الأبدية، يعنى فى نهاية التقدير استحالة الحصول على معرفة هندسية مطلقة للعالم. بعبارة أخرى فهذا نفى لفكرة الكوسموس، أى للبنية الأبدية أو الستاتيكية للكون الطبيعى. وبناء عليه، فنحن لا نفسر أبداً وجود بنيئة لبدية فى العالم: خصوصاً أننا لا نستطيع تفسير النوع البيولوجى. كما فعل أرسطو. وأننا لا نقدر على تفسير البنية المكانية بصفة عامة: فنحن نفسر حركة الكولكب بواسطة القوة مثلاً، ولكننا لا نفسر أبداً بنية النظام الشمسى، واستحالة التفسير هى هنا مطلقة: أما واقعة انطباق القوانين على كائنات ثابتة (ماهيات) فى العالم الواقعى، فهى "صدفة متعالية" بالنسبة لكانط. ويمكننا أن نقول بأن هو هكذا، وهذا هو كل ما باستطاعتنا قوله.

ومن المؤكد، أن كانط قد طور في "النقد الثالث" نظرية الكائن الحي، لكن هذه النظرية لا قيمة لها إلا ضمن نمط "مثل هذا"، والنقد الثالث ليس لــه معـادل فــي

النسق (B) وما هو صالح للحيوان خصوصاً، يصطح للإنسان عموماً، أى للكوسموس: وهنا فالكسمولوجيا (بما فيها الليبنزية) ليس لها إلا قيمة نظامية، وهى كذلك بالمثل لأجل الله: فالله بقدر ما هو الأبدية، فليس هناك معرفة ممكنة منسوبة لله. وبالتحديد، فإذا كانت المعرفة الكانطية مغلقة، أى شاملة ومحددة أو مطلقة، فإننا نجد التخطيط الإلهي أو الأفلاطونية مكونة من دائرتين (ش.2) لكن المفهوم غير منسوب للأبدية، والدائرة الصغرى نظل دوماً محض افتراضية المعلقة الوحيدة لهيجل. (ش.4) فقط حين نمحوها فإننا لا نحصل أبداً على الدائرة المغلقة الوحيدة لهيجل. (ش.5)، وإنما على دائرة مفتوحة بدون حدود ثابتة للنزعة الريبية (ش. 7). في الواقع، فإن المفهوم الأبدى بقدر ما هو منسوب للزمان، فليس هناك من تطابق مطلق ممكن. إنه على الأكثر الأبدى اللامتناهي للزمان، الذي يمكن أن يملأ كلياً أوعية المفاهيم – المقولات الأبدية eternels. إذن فالفكر الذي يوجد في الزمان لا يتأتي أبداً. وعلى هذا يقول كانط بأن المعرفة المطلقة هي Ayfgabe"

سنرى الآن ما يعنيه التصور الكانطي على المستوى الأنثربولوجي.

إن المفهوم أبدى، لكنه فى علاقة بالزمان. وإذا كان المفهوم أبدياً، فلأن فسى الإنسسان شيئاً يموضعه خارج الزمان: إنه الحرية، أى "الأنا المتعالى" مأخوذاً بوصفه "عقلاً عملياً" أو "إرادة محضة". وإذا كان هناك صلة للمفهوم مع الزمان، فهناك أيضاً تطبيقاً للإرادة المحضة، على الواقع الزماني. ولكن بالقدر الذي يوجد فيه مفهوم قبلي (ويعنسي هنا فعل الحرية)، فإن الصلة بالزمان تتم قبل الزمان. وفعل الحرية مادام منسوباً للزمان، فهمو إذن يوجد خارج الزمان. إنه "اختيار الطبع المعقول" المشهور وهذا الاختيار ليس زمانياً، لكنسه يحدد كل الوجود الزماني للإنساني" الذي لا توجد فيه - إذن - حرية.

وهكذا نجد أسطورة أفلاطون. هناك فقط، عند أفلاطون نجد المفهوم منسوباً للأبدية. بينما عند كانط منسوب للزمان. وهذا الاختلاف يترجم هنا بواسطة واقعة "الاختيار المتعالى"، الذى لا يتم كما هو الشأن عند أفلاطون، بالنظر إلى كون الإنسان موجوداً (أو كان موجوداً) خارج الزمان، ولكن بالنظر إلى كونه موجوداً (أو سيصير) داخل الزمان. يتعلق الأمر عند أفلاطون بإثبات، بينما الأمر عند كانط متعلق بنفي؛ عناك - يتعلق الأمر بأن نصير في الزمان ما كناه بصفة دائمة؛ - هنا - أن لا نكون

بصفة دائمة ما صيرناه في الزمان، هناك - قبول للطبيعة الأبدية، هنا - نفى للطبيعة الزمانية. أو بالأحرى؛ هناك - حرية الملاك الذي يلتحم بالله أو ينفى صل عنه؛ هنا - حرية الإنسان الناقص، الذي يتبرأ عن خطيئة في فعل وحيد متخارج عن الزمان<sup>(9)</sup>. إذن - هنا - كما هو الأمر في وصف العالم الطبيعي، يوجد تقدم. لكن يوجد - هناك - كما هو شأن - الهنا - نقص غير قابل للاختزال. فالإنسان بما هو كمائن تاريخي، يظل غامضاً، فنحن لا نفهم عالم الأشياء المحسوسة حيث يعيش، وكذا التاريخ الدي أبدعه بواسطة أفعال حرة زمانية.

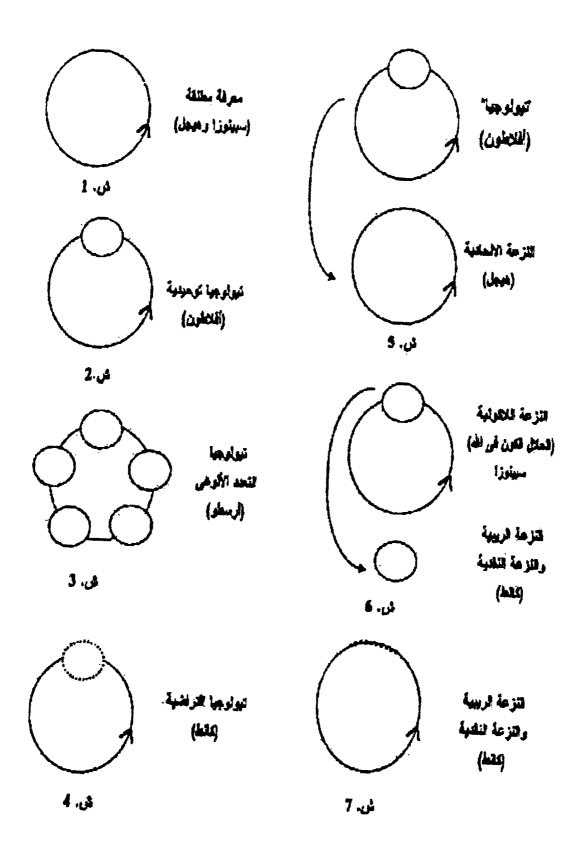
وبالتحديد فقد توصلنا إلى النتائج التالية:

الإمكانية I ، هي مستبعدة، لأنها غير واقعية بالنسبة للإنسان. ونفس السشئ بالنسبة للإمكانية III لأنها تنفى حتى الفكرة ذاتها لحقيقة (معينة) بالمعنى الأصحل للمصطلح. أما الإمكانية II فهي تقدم تفسيرات جزئية، لكن أياً من هذه الإمكانيات البدائل – الثلاثة، لم تتوصل إلى إعادة الاعتبار للتاريخ، أي للإنسان بوصفه مبدعاً حراً في الزمان؛ وعلى أي، فنحن كلنا نستطيع الكلام بجد عن تطور تاريخي لا متناه في الإمكانية الكانطية أو النقدية.

ولكن، من المستحيل الوصول إلى معرفة مطلقة منتسبة إلى التاريخ. وبالتالى إلى الإنسان التاريخي.

وبالمقابل فإذا كانت الفلسفة تتوخى الوصول إلى معرفة مطلقة منتسبة إلى الإنسان، كما نعرفه راهنياً، فإنه من اللازم قبول الإمكانية III وهذا هو ما قام به هيجل، عند قوله بأن المفهوم هو الزمان.

ويتعلق الموضوع بالنظر إلى ما يعنيه هذا (القول).



### المحاضرة الثامنة

## الأبدية، الزمان والمفهوم (III)

لننتقل مع هيجل، للتعرف على الإمكانية الثالثة، التي تطابق المفهوم بالزمان. ايان فجر الفلسفة، طابق بارميندس المفهوم بالأبدية. إذن فإن الزمان لا علاقة له بالمفهوم بتاتاً، ولا بالمعرفة المطلقة، أو بالابيستيمي أو الحقيقة، ولا بالإنسان في النهاية، وبقدر ما يكون هذا الأخير حاملاً للمفهوم، فإنه هـو الوجـود الإمبريقـي للمعرفة في العالم الزماني. زيادة على هذا، فإن هذا الوجود الزماني للمفهوم فـي العالم، يتعذر توضيحه من وجهة نظر بارميندس. وأيضاً فـإن الوجـود الزماني بطابق للإنسان يتعذر توضيحه كذلك لديه، كما هو الشأن بالنسبة لأسبينوزا الذي يطابق هو أيضاً بين المفهوم وبين الأبدية.

أما مع أفلاطون، فإن وجود الإنسان قد أضحى ضرورياً بالنسبة للمعرفة، فالمعرفة الحقة، أى المفهوم هلى الآن علاقة. إن المعرفة المطلقة تتضمن بالضرورة عنصرين، أحدهما يمكن أن يدعى عند الاقتضاء "إنسانا". لكن المفهوم أجدى، فهو يرتبط بالأبدية القائمة خارج الزمان. أكيد بأن الأبدى ليس هو الأبدية، فالمفهوم الأبدى هو شئ آخر غير الأبدية. إنه سلفاً إن صح القول، أقرب إلى الزمان من المفهوم البارم انسبينوزى. لكنه ليس الأبدية، وحتى ولو كان مرتبطاً بالأبدية، فإن هذه الأبدية التى يتعلق بها، لا علاقة لها بالزمان، ومع أرسطو وحده غذا الزمان داخلاً في المعرفة المطلقة، فالمعرفة التي يرتبط بها المفهوم (الأبدي) هي الآن قائمة في الزمان. لكن الزمان لا يدخل ضمن المعرفة المطلقة، إلا بقدر ما يكون الزمان ذاته أبدياً ("عودة أبدية").

كانط هو أول من قطع مع هذا التصور الوثنى، معيدا الاعتبار فى الميتافيزيقا ذاتها، للأنتربولوجيا "اليهو – المسيحية" ما قبل – فلسفية للأنجيل، وللرسالة عند الرومان، بما هى أنثربولوجيا الإنسان التاريخى الممنوح "روحاً" خالدة. بالنسبة لكانط فإن المفهوم – مهما ظل أبدياً – يرتبط بالزمان بقدر ما هو زمان.

لم تبق – إذن سوى إمكانية وحيدة للذهاب بعيداً فى اتجاه التقارب بين المفهوم والزمان. من أجل المضى بعيداً، وحتى يمكن تجنب صعوبات المفاهيم السالفة، يلزم أن يُطابق المفهوم بالزمان. وهذا هو ما قام به هيجل. وهنا يكمن اكتشافه

العظيم، الذي جعل منه فيلسوفاً كبيراً، فيلسوفاً في مرتبة أفلاطون، أرسطو وكانط. إن هيجل هو أول من طابق بين المفهوم والزمان. وهذا شئ مثير، قد عبر عنه بنفسه في كل رسائله، في حين أننا قد حاولنا البحث بدون جدوى عند باقى الفلاسفة عن الصيغ التوضيحية، التي استخدمتها في بياني التخطيطي، لقد عبر عن هذا هيجل في مدخل الفينومينولوجيا، حيث توجد العبارة المفارقة التي استشهدت بها سلفاً: "was die zeitbegrifft... Soistsieder daseiende Begriff Selbst" أفيما يتعلق بالزمان، فإنه هو المفهوم ذاته الموجود امبريقيا". وقد أعادها حرفياً في الفصل الثامن.

هذه العبارة تسم إلى حد بعيد لحظة هامة فى تاريخ الفلسفة. وبغض النظر عن بارميندس - سبينوزا يمكن القول ، بأن هناك مرحلتين عظيمتين فى هذا التاريخ: المرحلة الأولى تمتد من أفلاطون إلى كانط. أما الأخرى فهى التى تتطلق مع هيجل. وقد قلت سابقاً (دون التمكن من البرهنة على ذلك بالطبع) بأن الفلاسفة الذين لم يطابقوا بين المفهوم والزمان لا يستطيعون بتاتاً إعادة الاعتبار للتاريخ، يعنى لوجود الإنسان الذى يعتقد كل منا أن يكونه، أى (الكائن) الفرد الحر والتاريخي.

إذن فالتعديل الذي أجراه هيجل كان من أهدافه الأساسية رغبة إعادة التقدير لواقعة التاريخ. فعلى المستوى الفينومينولوجي، فإن فلسفة هيجل (أو "العلم" بدقة أكثر) تصف وجود الإنسان الذي يحيا في العالم، حيث يعي كونه فرداً حراً وتاريخياً. أما على المستوى الميتافزيقي، فإن هذه الفلسفة تقول لنا ما يلزم أن يكونه العالم أو الإنسان في حالة قدرته على الظهور كذلك. وأخيراً فإن الأمر يتعلق على المستوى الأنطولوجي، برؤيته ما يلزم أن يكونه الكائن ذاته حتى يقدر على الانوجاد كأى كائن في العالم، وهيجل يجيب قائلاً بأن هذا ليس ممكناً إلا إذا كان المفهوم الواقعي هو الزمان، (يعنى الكائن) يكشف ذاته لذاته من خلال خطاب يوجد امبريقياً.

فكل فلسفة هيجل، أو "علمه" يمكن أن تستخلص في العبارة المنكورة: "الزمان هو المفهوم ذاته الذي يوجد هناك في الوجود الامبريقي"، أي داخل الفضاء الواقعي أو العالم.

لكن لا يكفى، بالطبع، قراءة هذه العبارة لمعرفة ماهية الفلسفة الهيجلية، كما لا يكفى القول بأن المفهوم الأبدى يرتبط بالزمان لمعرفة ماهية فلسفة كانط على سبيل المثال. يلزم تطوير هذه الصيغ الموجزة (بدقة)، وتوسيع الصيغة كلياً، هو

إعادة بناء الفلسفة ككل موضع النقاش (بافتراض أن كاتب الصيغة لم يقم بأى خطأ في بسطه لصيغته الأساسية).

وبالطبع، فلا يمكن أن يكون موضع السؤال هذا، إعادة بناء كل الفلسفة الهيجلية انطلاقاً من تطابق المفهوم – الموجود – امبريقياً والزمان. ويلزمنى أن أكتفى بإبداء بعض الملاحظات العامة، شبيهة بتلك التي أجريتها وأن أتحدث عن مفاهيم أخرى حول العلاقة ما بين المفهوم والزمان.

إن هدف فلسفة هيجل هو رد الاعتبار لواقعة التاريخ. فيمكن أن يستخلص بأن الزمان الذى يطابقه بالمفهوم هو الزمان التاريخي، الزمان الذى تجرى فيه أحداث التاريخ الإنساني، أو بالأحرى، الزمان الذى يتحقق (لا بوصيفه حركة الكواكب مثلاً) ولكن بوصفه تاريخاً كونياً(۱).

أن هيجل، في فينومينولوجيا الروح، هو أكثر راديكالية. وفي الواقع، فهو يقول (في ختام الفقرة ما قبل الأخيرة، وفي بداية الفقرة الأخيرة من كتابه ص563) بأن الطبيعة هي المكان، بينما الزمان هو التاريخ. بعبارة أخرى: فليس هناك تاريخ طبيعي، خوني، فليس هناك زمان إلا بقدر ما هنالك تساريخ، أي وجود إنساني، بمعنى وجود متكلم، فالإنسان الذي يستكشف الكينونة عبر خطابه، في مجرى التاريخ، هو "المفهوم الموجود – امبريقيا "der daseiende Begriff" أما الزمان فهو ليس شيئاً آخر غير هذا المفهوم. فبدون الإنسان، فالطبيعة تغدو مكاناً، ومكانساً فقط. الإنسان وحده في الزمان، أما الزمان فلا يوجد أبداً خارج الإنسان، الإنسان هو إذن الزمان، والزمان هو الإنسان، والأمان أي هو "المفهوم الموجود هناك في الوجود – الامبريقي" المحتاز للطبيعة تعدو مكاناً، ومكانساً المحتاز للطبيعة الموجود عناك في الوجود الامبريقية.

لكن هيجل في كتاباته الأخرى، هو أقل راديكالية فهو يقبل بوجود زمان كوني (2). لكنه في هذا الأمر يطابق ما بين الزمان الكوني والزمان التاريخي (3).

لكن إذا كان هيجل يطابق بين هذين الزمنين، وإذا لم يتبن غير زمن واحد، فنستطيع أن نطبق على الزمان التاريخي (الذي يهمنا وحده هنا) كل ما قاله عن الزمان عموماً.

والحال أن هذا شئ مثير. فالنص القاطع حول الزمان يوجد فى "فلسفة الطبيعة"، وقد ترجمه وعلق عليه كويرى Koyré فى مقال كتب أثناء انكبابه على كتابات هبجل الشاب: إنه فصل المقال وهو مصدر وقاعدة تأويلي للفينومينولوجيا.

وسأكتفى هنا بالتذكير بالنتائج الرئيسية التى تضمنها تحليل كويرى فى بنضعة كلمات.

إن النص موضع السؤال يبرهن جيداً على أن الزمان الذى تمعنه هيجل، هسو الزمان الذى يعد بالنسبة لنا الزمان التاريخى (وليس البيولوجي أو الكونى). في الزمان الذى يعد بالنسبة لنا الزمان يتسم بأولية المستقبل، ففى الزمان الذى تتأمله الفلسفة الماقبل سهيجيلية، فإن الحركة تنطلق من الماضى باتجاه المستقبل منصرمة عبر الحاضر (4) وعلى العكس من هذا فإن الزمان الذى يتحدث عنه هيجل، تتولد فيسه الحركة داخل المستقبل، ثم تمضى نحو الحاضر منصرمة عبر الماضى: مستقبل عماضى بحاضر (به مستقبل). وتلك بالأحرى هي البنية الخصوصية للزمان الإنساني خاصة، أي (الزمان) التاريخي.

فى الواقع، فلنتمعن فى المشروع الفينومينولوجى (بل حتى الأنتربولــوجيى) لهذا التحليل الميتافيزيقى للزمان<sup>(5)</sup>.

أن الحركة المتوادة عبر المستقبل، - هي الحركة التي تنشأ عن الرغبة. بقصد: الرغبة المخصوصة للإنسان، يعني الرغبة الخالقة، الرغبة التي تقوم على كيان لا يوجد في العالم الطبيعي الواقعي ولم يوجد مطلقاً. ولهذا يمكن القول، فقط، بأن الحركة تولد عبر المستقبل: لأن المستقبل، - هو بالتحديد ما لم يحصل (بعد)، وهو ما لم يحصل وجوده (سابقاً). والحال، أننا نعرف بأن الرغبة لا يمكن أن تقوم مطلقاً على كيان غير موجود، سوى بشرط قيامها على رغبة أخرى منظور إليها باعتبارها رغبة. وفي الواقع، فالرغبة هي حضور لغياب: فأنا عطشان، لأن هناك غياب للماء في ذاتي. إذن فهذا هو بالأحرى حضور لمستقبل داخل الحاضر: من الفعل المستقبل للشرب. إن الرغبة في الشرب، هي الرغبة في شئ هو (الماء): أنسه أن التصرف لخدمة من الرغبات، إنما هو إذن التصرف لخدمة من الرغبات، إنما هو أن التصرف لخدمة ما لم يوجد (بعد)، يعني لخدمة المستقبل. فالكائن الذي يتصرف هكذا هو إذن داخل زمان يتصدره المستقبل. وبالمقابل فالمستقبل لا يمكنه أن يكون في الصدارة إلا إذا كان هناك، في العالم الواقعي (المتحيز) كائن قادر على الفعل هكذا.

وعلى أى، ففى الفصل الرابع من الفينومينولوجيا، يبرهن هيجل على أن الرغبة التي تستند إلى رغبة أخرى هي بالضرورة رغبة الاعتراف

Reconaissance التى تولد – من خلال التعارض بين السيد والعبد – التاريخ وتحوله (مادام لم يستنفذ نهائياً عبر الإشباع). إذن فبتحقق الزمان الذي يتصدره المستقبل يتولد التاريخ، الذي يدوم بقدر دوام ذلك الزمان، وهذا الزمان لا يدوم إلا بقدر دوام التاريخ، أي بقدر ما تتحقق الأفعال الإنسانية المنجزة من وجهة نظر الاعتراف الاجتماعي.

وإذا كانت الرغبة هي حضور لغياب، فإنها – بما هي كذلك – ليست واقعاً المبريقياً: إنها لا توجد بطريقة موجبة داخل الزمان الطبيعي، أي المتحيز في المكان. فهي، على العكس من ذلك، تشبه ثغره أو "هُوَّة" (حفرة) داخل المكان: – هي فراغ وعدم. (ولهذا يمكن القول بأن المستقبل الزماني فهو ما يشرع في الإقامة في قلب الحاضر المتحير Spatial، داخل هذه الهُوَّة).

إن الرغبة التى ترتبط بالرغبة ، لا يمكن إنن أن ترتبط بشئ آخر. فتحقيقها، انما يعنى إذن عدم تحقيق أى شئ. وبإسنادها للمستقبل فقط، فإنه يتعذر علينا الوصول إلى وقع وبالتالى فإذا ما أثبت وقبل الواقع الحاضر (بل حتى المتحيز المكانى)، فإنه الرغبة فى الشئ تنعدم، وتنعدم الرابطة بالمستقبل إذن، كما يتعذر اجتياز الحاضر، وبالتالى فلا تحدث أبداً أية حركة. إذن فمن أجل تحقيق الرغبة افيلزم أن ترتبط – بواقعة ما. لكن لا يمكن أن تربط بطريقة إيجابية، إذن يلزم أن يتم ربطها بطريقة سلبية. إذن فإن الرغبة هى بالضرورة، رغبة فى نفى المعطى الواقعى أو الحاضر. أما حقيقة الرغبة فإنها تنبثق عن سلب الحقيقة المسلم بها(6). والحال أن الواقعى المنفى –، هو الواقع الذى توقف عن الوجود: إنه الواقع الماضى (المنصرم) أو الماضى الواقعى. فالرغبة المتعينة بواسبطة المستقبل، لا تظهر فى الحاضر، كواقعة (أى بقدر ما هى رغبة مشبعة) إلا بشرط أن تنفى واقعاً، أى ماضياً ما. أنها الطريقة التي من خلالها كان الماضى متشكلاً (يسشكل سلبي) لخدمة المستقبل، الذى يعين نوعية الواقع الحاضر. وهذا فقط هو الحاضر المعين لخدمة المستقبل، الذى يعين نوعية الواقع الحاضر. وهذا فقط هو الحاضر المعين

إنن، فالحركة التاريخية تتولد، بصفة إجمالية، من المستقبل، ثم تمضى عبر الماضى، لتتحقق فى الحاضر بقدر ما هو حاضر زمانى. إذن فالزمان الذى تمعنه هيجل، هو الزمان الإنسانى أو التاريخى: إنه زمان الفعل الواعى والإرادى الدى

يحقق فى الحاضر مشروعاً من أجل المستقبل، وهذا المشروع يتشكل انطلاقاً من معرفة الماضى (8).

يتعلق الأمر، إذن، بالزمان التاريخي، أما هيجل فيقول عن هذا الزمان بأنه المفهوم ذاته الذي يوجد امبريقيا، ولنترك للحظة جانبا متصطلح "مفهوم". إذن فهيجل يقول بأن الزمان هو شيء، إنه شئ يوجد امبريقيا. والحال، أنه من الممكن استنتاج إثبات هذا التحليل ذاته للفكرة الهيجلية عن الزمان (التاريخي). فالزمان الذي يتصدره المستقبل لا يمكن أن يتحقق أو يوجد إلا بشرط النفسي أو التعديم. وحتَّى يمكن أن يكون هناك زمان، فيلزم أن يكون هناك شيئ آخر غير الزمان. هذا الشيئ الآخر هو أو لا وقبل كل شيئ المكان (حيز التوقف، إذ صح القول). إذن فليس هناك زمان دون مكان، فالزمان شي يوجد في المكان<sup>(9)</sup>. الزمان هو سلب المكيان (والتعدد)، لكن إذا كان هناك شئ، وليس عدماً، فلأنه هناك سلب للمكان. والحال أنه لا يمكن حقاً نفى سوى ما هو موجود فعلاً. أى ذلك الذي يقاوم. لكن المكنان المقاوم (المتين) ممتلئ: أنه المادة الممتدة، أنه المكان الواقعي، أي العالم الطبيعي، إذن فالزمان يجب أن يوجد في العالم: (بناء عليه فهو الشي الذي "ist da" يوجد -كما يقول هيجل - هناك في زمان، كما يوجد هناك في المكان الامبريقي. أي في مكان محسوس أو في عالم طبيعي. إن الزمان يعدم هذا العالم، بجعله يغرق، في كل لحظة، في عدم الماضيي néaut du passé، لكن الزمان ليس شيئاً آخر سوى هذا التعديم للعالم، أما إذا لم يوجد عالم واقعى، سينعدم، فإن الزمان؛ أما إذا لم يوجد عالم واقعي، سينعدم الزمان لن يصير سوى عدم خالص. فالزمان الذي يوجد -، هو إذن شئ موجود امبريقياً. أي أنه يوجد في مكان واقعي، أو في عالم متحيز.

والحال أننا رأينا أن حضور الزمان (حيث يغدو المستقبل في الصدارة) في العالم الواقعي يسمى الرغبة (التي تستند على رغبة أخرى). وأن هذه الرغبة هي على الأخص إنسانية، والفعل الذي يحققها هو كينونة الإنسان نفسها. إنن فالحضور الواقعي للزمان يسمى إنساناً. إن الزمان هو الإنسان، والإنسان هو الزمان.

وهيجل لا يقول هذا حرفياً فى الفينومينولوجيا، لأنه يتحاشى كلمة "إنسسان". لكنه فى محاضرات بينا Iéna" يقول" "Geist ist Zeit" "السروح هـو الزمان". والحال أن "الروح" تعنى عند هيجل (خاصة داخل هذا السياق) "الروح الإنسانى أو

الإنسان. وبالأخص الإنسان الجمعى، أى الشعب أو الدولة، وتعنى فى نهاية التقدير الإنسان الكامل، أو الإنسانية فى كلية وجودها المتحيز – الزمانى. أى فى كلية التاريخ الكونى.

إن الزمان (والمقصود: الزمان التاريخي الذي يمضي على إيقاع: المستقبل الماضي المحاضر)، هو إذن الإنسان داخل واقعيته التجريبية الكاملة. أي المتحيزة (في المكان): فالزمان هو تاريخ الإنسان بدون – ال – عالم: فالطبيعة التي لا تأوى الإنسان لن تضحي سوى مكاناً واقعياً (10). من الأكيد أن الحيوان له أيضاً رغبات، وهو يتصرف وفق رغباته، معدماً للواقع: إنه يأكل ويسشرب، كما يفعل الإنسان في جميع الأشياء. لكن رغبات الحيوان هي طبيعية، أنها تستند علي ما هو موجود، وبالتالي فهي محددة بواسطة هذا الموجود، ففعل النفي المذي يستم (حصوله) لإرضاء هذه الرغبات لا يقدر إنن، على النفي بشكل جوهري، كما لا يقدر على تغيير ماهية ما يوجد. إنن فالكائن، في كليته، أي في واقعيته، لسيس خاضعاً للتغير بواسطة رغباته، إنه لا يتغير أساساً في سبيل خدمة هذه الرغبات، فهو يظل مطابقاً لذاته، كما أنه مكان. وليس زماناً. من الأكيد أن الحيوان يحول منظر العالم الطبيعي الذي يعيش فيه. لكنه يموت، ويرد للأرض ما أخذه منها. وبما أن ذريته تستعيده بطريقة مماثلة فإن التغيرات التي أجراها في العالم تتكرر بدورها.

وعلى العكس من ذلك، فإن الإنسان، يغير العالم بطريقة جوهرية، عبر فعله السالب، وصراعه وشغله، أن فعله يتولد عن الرغبة الإنسسانية السلا - طبيعية المستندة على رغبة أخرى، يعنى على شئ لا يوجد حقاً فى العالم الطبيعي (12). أن الإنسان وحده هو من يخلق ويقوض بشكل أساسى. إذن فالواقع الطبيعي لا يتخمن بالتالى الزمان، إلا إذا تضمن واقعاً إنسانياً - والحال أن الإنسان يبدع ويقوض أساساً لتوظيف الفكرة التي صاغها عن المستقبل. أما فكرة المستقبل فإنها تظهر داخل الحاضر الواقعي في صيغة رغبة مستندة على رغبة أخرى. أي على رغبة الاعتراف الاجتماعي. وعلى أية حال، فالفعل الذي ينشأ عن هذه الرغبة يولد التاريخ. فليس هناك زمان، إلا حيث يوجد تاريخ.

إذن إن: "die zeit ist der daseinde begrift selbosts" تعنسى: أن

الزمان هو الإنسان - في - ال - عالم، وهو تاريخه الواقعى (الحق). لكن هيجل يقول أيضاً: "Geist ist zeit". بمعنى أن الإنسان زمان، وسنرى ما يعنيه ذلك: أن الإنسان رغبة محمولة على رغبة أخرى، أى على رغبة الاعتراف، أى الفعل السالب الذى ينجز لإشباع رغبة الاعتراف هذه، وهذا يعنسى الصصراع السموراء السمجد، ويعنى العلاقة بين السيد والعبد، ويعنى العمل، كما يعنى التطور التاريخى الذى يصل فى النهاية إلى الدولة الكونية، والتجانس (تعايش الأجنساس، م) وإلى المعرفة المطلقة التى تكشف الإنسان الكامل وقد تحقق فى وعبسر هذه الدولة. وبايجاز فالقول بأن الإنسان زمان، يعنى كل ما قاله هيجل عن الإنسان فى الفينومينولوجيا. كما يعنى أيضاً بأن الكون بما هدو موجود، والكينُونة ذاتها، يلزمهما أن يكون شأنهما معروفاً كالإنسان، أى ممكناً وقادراً على التحقق. والعبارة التى تطابق الروح والزمان تلخص، إذن، فلسفة هيجل كلها. شأنها شأنها شان الصيغ التخطيطية المرقمة سابقاً التى تلخص كل فلسفة، أفلاطون، وأرسطو، إلخ.

لكن السؤال المطروح في هذه الصيغ التخطيطية يتعلق بالمفهوم. والحال أن Die zeit ist der "Geist ist zeit"، وإنما يصنيف: "Begrift der desist هيجل نفسه لا يقول فقط: "Begrift der desist"، من الأكيد بأنها طريقتان مختلفتان المتعبير عن الشئ ذات. فإذا كان الإنسان هو الزمان، وإذا كان الزمان هو "المفهوم موجوداً – امبريقيا"، فيمكن القول بأن الإنسان هو "المفهوم – موجوداً امبريقيا". إنه الواقع: الكائن المتكلم الوحيد الموجود في العالم، إنه اللوغوس Logos. (أو الخطاب) المتجسد فاللوغوس قد صار لحما وموجوداً هكذا كواقع امبريقي في العالم الطبيعي. إن الإنسان هو الدازين Dasein ال Begrift المفهوم)، أما "المفهوم الموجود – امبريقيا" –، امبريقيا" فهو الإنسان. إذن فالقول بأن الزمان هو "المفهوم الموجود – امبريقيا" –، إنما يعني بأن الزمان هو الإنسان، بشرط تصور الإنسان كما فعل هيجل في الفينومينولوجيا، وكل ما قاله هيجل حول الإنسان ينطبق بالمثل على الزمان. وبالمقابل فكل ما يمكن أن يقال حول "الظهور" Erscheinung أو ال التهارة بين الزمان الإمان، أي الروح في العالم –، وهذا ما قاله هيجل في الفينومينولوجيا، الزمان، أي الروح في العالم –، وهذا ما قاله هيجل في الفينومينولوجيا. إذن، من أجل فهم التطابق المفارق بين الزمان والمفهوم، فمن الملام الإطلاع على الفينومينولوجيا كلها. ومن الملازم ألإطلاع على الفينومينولوجيا كلها. ومن السلازم أن يعرف

بأن الزمان موضع السؤال هو الزمان الإنساني أو التاريخي، أى الزمان الدى يتصدره المستقبل الذى يعين الحاضر، وهو يمضى عبر الماضى هذا من جهة. ومن جهة أخرى يلزم معرفة الكيفية التي من خلالها يحدد هيجل المفهوم Le begrift عند هيجل.

فى الفصل السابع من الفينومينولوجيا، يقول هيجل بأن كل الإدراك - المفاهيمي Begreifen يعادل القتل. ولنذكر إذن بما يراه في هذا الصدد.

بما أن المعنى (أو الماهية، المفهوم، اللوغوس الفكرة. النخ) متجسد في كيان Ontité وجد امبريقياً، فإن هذا المعنى أو هذه الماهية وكذا هذا الكيان أحياء. وبما أن معنى (أو ماهية) "كلب" مثلاً متجسدة في كيان حساس، فان هذا المعنى (الماهية) حسى: إنه الكلب الحقيقي، الكلب الحي الذي يعدو، يشرب ويأكل. لكن عندما ينتقل معنى (وماهية) "كلب" إلى الكلمة "كلب"، فهذا يعنى بأنه قد صار المفهوم المجرد، الذي يختلف عن الواقع المحسوس الذي يستجليه بواسطة معناه، فالمعنى (الماهية) يموت: فكلمة "كلب" لا يعدو أبداً ولا يشرب ولا يأكل: يغدو فيها المعنى (الماهية) متوقف عن الحياة؛ أي أنه أضحى ميتاً. ولهذا فان الإدراك المفاهيمي للواقع الامبريقي يعادل الموت.

والأكيد أن هيجل يعلم جيداً بأنه لا يجب قتل كلب ما، من أجل إمراكــه مــن خلال مفهومه، أى من أجل تسميته وتعيينه، كما لا يجب انتظار موته المحقق حتى نستطيع ذلك (14) وما قاله هيجل هو أن الكلب إذا لم يكن فانياً، أى متناهياً، ومحدوداً باعتبار زمنيته. فلا يمكن أن يُفصل عنه المفهوم. يعنى أن يُمرر داخل الكلمة غير الحية المعنى (الماهية) الذي يتجسد في الكلب الحقيقي، في الكلمة (ذات المعنى) أى في المفهوم المجرد، في المفهوم الذي لا يوجد في الكلب ( الذي يحققه ) وإنما فــي الإنسان (الذي يفكره) أى في شئ آخر، غير الواقع المحــسوس، الــذي يـستجليه المفهوم بواسطة معناه. إن المفهوم "كلب" الذي هو مفهومي الخاص (عن الكلـب)، والذي هو شئ آخر، غير الكل الحي الذي يستند إلى كلب حي كواقــع خــارجي والذي هو شئ آخر، غير الكل الحي الذي يستند إلى كلب حي كواقــع خــارجي معرضاً للموت والفناء في أية لحظة من وجوده. والحال أن هذا الكلب الذي ينوقف في أيسة في أية لحظة من وجوده. والحال أن هذا الكلب الذي يتوقف في أيسة

لحظة عن الحياة أو عن الوجود في الحاضر من أجل الفناء في الماضى بــل إنــه يفنى بقدر ما هو ماض (15). إذا الكلب أبدياً، وكان خارج الزمان أو بدون زمــان، فإن المفهوم "كلب" لن يغدو أبداً مفصولاً عن الكلب ذاته. فــالوجود – الامبريقــي (الدازين) Dasein للمفهوم "كلب" يضحى هو الكلب الحي، وليس الكلمــة "كلــب" رمتصورة أو ملفوظة). لن يكون هناك – إذن – خطاب (لوغــوس) فــي العــالم؛ ومادام أن الخطاب الموجود – امبريقيا، هو الإنسان وحده (المتكلم بالفعـل)، فلــن يكون هناك إنسان في العالم.

فالمفهوم الكلمة التي تنفصل عن الهنا hic والآن nunc المحسوس؛ لكنسه لا يستطيع أن ينفصل إلا لأنه الهنا والآن، أى لأن الكائن المتحيز زماني، ولأنه يفني في الماضي، يحفظ بقاءه (بقدر ما غدا لا واقعاً) في الحاضر تحت كلمة - مفهوم. إن عالم الخطاب (عالم الأفكار) هو قوس قزح الدائم الذي يتشكل فوق شلال: أما الشلال فهو الواقع الزماني الذي يفني داخل عدم الماضي (16).

الأكيد أن الواقع يدوم في الزمان بقدر ما هو واقع. ولكن وبسبب دوامه في الزمان، فإنه هو ذاكرته الشخصية فهو ينجز في أية لحظة ماهيته أو معناه، وهذا الشيئ بنيخ على أن ينجز في الحاضر ما تبقى لديه بعد فنائه في الماضي، وهذا السشئ الذي يتبقى منه وينجز إنما هو مفهومه. في اللحظة التي يغرق فيها الواقع الحاضر داخل الماضي، فإن معناه (ماهيته) ينفصل عن واقعيته، (عن الوجود)؛ وهناك داخل الماضي، فإن معناه (ماهيته) ينفصل عن واقعيته، بتمريره داخل الكلمة. تظهر إمكانية الاحتفاظ بهذا المعنى خارج الحقيقة الواقعية، بتمريره داخل الكلمة. هذا الماضى الذي يستقر دائماً في الكلمة – المفهوم. وبإيجاز فالمفهوم لا يستطيع الحصول على وجود امبريقي في العالم (وهذا الوجود ليس سوى الوجود الإنساني)، إلا إذا كان العالم زمانياً. وكان للزمان وجود امبريقياً في العالم. ولهذا يمكن أن يقال بأن الزمان هو المفهوم الموجود امبريقياً. والحال أننا رأينا في العالم، مادام ليس هناك في هذا العالم، زمان يوجد امبريقياً. والحال أننا رأينا أن الوجود – الامبريقي للزمان في العالم هو الرغبة الإنسانية. (بمعنى الرغبة التي تستند على أخرى، بما هي رغبة). إذن فليس هناك ابراك – مفاهيمي مجرداً عن

الرغبة. والحال أن الرغبة تنجز بواسطة الفعل السالب، والرغبة الإنسانية تتحقق عبر فعل الصراع حتى الموت بهدف المجد. وهذا الصراع يتحقق عبر انتصار السيد على العبد، وعبر عمل هذا الأخير لخدمة السيد. إن شغل العبد هذا هو الذي يحقق رغبة السيد بإرضائها أو إشباعها. إذن.. وهيجل يقول ذلك عن قصد في الفصل الرابع: – ليس هناك مفهوم بدون عمل، فعن شغل العبد ينشأ الفهم والفكر المفاهيمي للعالم.

وها نحن نفهم الآن لماذا كان العمل، والعمل وحده، هو الذي يحسول العالم بطريقة جو هرية، خالقاً حقائق / وقائع تعد جديدة حقاً. فإذا لم يكن هناك سوى الحيوان على الأرض، فإن أرسطو على حق: فالمفهوم سينضحى متجسداً في الجنس الأبدى، فهو مماثل لذاته دائماً، ولن يوجد أبدا خارج الزمان والعالم كما يدعى أفلاطون. لكن يتعذر أن يفهم بالتالي كيف يمكن للمفهوم أن يوجد خدارج الجنس، وكيف يستطيع أن يوجد في العالم الزماني في صيغة كلمة. إذن سيتعذر فهم كيف يستطيع الإنسان أن يوجد. أي هذا الكائن الذي ليس كلباً على سبيل المثال. والذي فيه معنى (ماهية) "كلب" يُوجد على الأقل، بمقدار ما هو موجود في الكلب، مادام يحتاز في ذاته الكلمة - المفهوم: "كلب". وحتى يغدو وهذا ممكناً، فإن الكائن المستوحى عبر المفهوم يلزمه أن يكون زمنياً بالأساس. أي متناهياً أو أنه ذو بداية ونهاية في الزمان. والحال أنه ليس موضوعاً طبيعياً. ولا حيواناً أو نباتاً -، أنه وحده نتاج الشغل الإنساني الذي هو زمني أساساً. أن العمل الإنساني هو الذي يزمن العالم teinpora lis ele monde الطبيعي المتحيز (مكانياً)؛ إذن فالعمل هو الذي يولد المفهوم الذي يوجد في العالم الطبيعي، بمقدار كونه شيئاً آخر غير هذا العالم: إذن فالعمل هو الذي يولد الإنسان في هذا العالم، إنه العمل الذي يحول العالم الطبيعي المحض إلى عالم تقني يقيم فيه الإنسان، أي إلى عالم تاريخي.

وحده العالم المتحول بواسطة العمل الإنساني، الذي ينكسف في وعبر المفهوم الموجود – اميريقياً في العالم، بدون أن يكون العالم. فالمفهوم هـو إذن العمل، والعمل هو المفهوم. وإذا كان العمل بالنسبة لهيجل هـو " des wesen des" "ماهية الإنسان ذاتها" – كما لاحظ بكل دقة ماركس – فيمكن القـول أيضاً أن ماهية الإنسان عند هيجل هي المفهوم. ولهذا لا يقول هيجل فقـط بـأن

الزمان هو الـ Befriff (المفهوم) وإنما هو أيضاً ال Geist الـروح. وبما أن العمل يزمن المكان، فإن وجود العمل في العالم، هو وجود الزمان في هذا العالم. وبطبيعة الحال، فإذا كان الإنسان هو المفهوم، وإذا كان المفهوم عملاً، فإن الإنسان والمفهوم هما أيضاً الزمان.

وإذا كان الأمر كذلك، فيلزم القول أو لا بأن ليس هناك إدراك مفاهيمى إلا إذا كان هناك أساساً حقيقة واقعية زمانية، أى تاريخية، ويلزم القول ثانياً بأن الوجود التاريخي أو الزمني هو وحده القادر على الكشف بواسطة المفهوم، أو بعبارة أخرى، فالإدراك المفاهيمي هو جدلي بالضرورة (18).

والحال أنه إذا كان الأمر هكذا، وإذا كانت الطبيعة هى المكان وحده. وليست زماناً، فإنه من اللازم أن يستخلص بأن ليس هناك إدراك - مفياهمى للطبيعة. فيتعذر أن يفهم بالمعنى الأصح سوى ما يوجد فيه زمان، أى أنه لا يمكن أن يفهم غير التاريخ، وفي كل الحالات، فليس سوى التاريخ الذي يستطلع ويتوجب فهمه ديالكتيكياً.

هذا ما كان يتوجب قوله. لكن هيجل لم يقل ذلك وهنا يكمن، في اعتقادى، خطأه الأساسي.

وقبل كل شيء، فهناك عند هيجل ارتباكاً، فهو من جهة يقول بأن الطبيعة هي وحدها مكان. ومن جهة أخرى يرى جازماً، بأن الحياة (البيولوجية) هي ظياهرة زمانية. فمن هنا فكرة أن الحياة Leben هي تجل للروح Geist، لكن هيجل يرى أيضاً، وله السبق في هذا، بأن الوجود الإنساني حقاً، ليس ممكناً سوى عبر نفي الحياة (وكما نعلم بأن المخاطرة بالحياة التي تكمن في قتال الشرف هي: تأسيسه بالنسبة للإنسان)، ومن هنا مصدر التعارض بين leben الحياة، والروح Geist، والروح ولكن إذا كان هذا التعارض موجوداً؛ فإن الحياة ليست تاريخية، ولن يكون – إذن ولكن إذا كان هذا التعارض موجوداً؛ فإن الحياة ليست تاريخية، ولن يكون – إذن الحراك – مفاهيمي للحياة.

والحال أن هيجل يثبت هذا الفهم، إنه يتصور تبعاً لشلينج Schelling بيولوجياً ديالكتيكية، وهو يعرضها في الفينومينولوجيا. (الفصل الرابع A, A). أكيد أنه ينفى الإدراك – المفاهيمي أو الجدلي للواقعة اللحيوية، لكن هذا يقوم إلى القول فقط بان العالم الواقعي هو كائن حسي، ومن هنا فلسفته اللامعقولة للطبيعة، ونقده الأخرق لنيوتن، وفيزياؤه (السحرية) التي أفقدت الاعتبار لنسقه في القرن التاسع عشر.

أن الفهم الديالكتيكي لا ينطبق إلا على الواقعة التاريخية، التى خلقت بواسطة العمل خدمة لمشروع ما. وكما هو الشأن عند هيجل، فإن إثبات أن كل فهم هو ديالكتيكي، وبأن العالم الطبيعي قابل للفهم – إنما هو إثبات بأن هذا العالم هو أشر لخالق، لإله مبدع مدرك على صورة الإنسان العامل. وهذا ما عبر عنه هيجل فعلا في المنطق "logic" قائلاً بأن "منطقه" (أي انطولوجيته) "هو فكر الله قبل خلق العالم". وهذا يستتبع بأن هيجل يفهم العالم، لأن العالم قد خلق المفهوم الدي عند هيجل. ونصبح هنا في تناقض صارخ: فالتشبه بالإله الهيجلي يكف عن أن يكون صورة؛ فهيجل هو حقا الله، الله الخالق والأزلي. والحال، أن إنساناً لا يمستطيع أن يؤكد بأنه خلق العالم (سوى إذا كان أخرق). إذن إذا كان الفكر الذي يتجلسي في "المنطق" هو الفكر الإبداعي للعالم، فإنه يقيناً ليس هو فكر هيجل، إنه فكر خالق أخر غير هيجل، آخر غير الإنسان عموماً، إنه فكر الله. أما المنطق رغم عنوانه، ليس هو إذن منطق بلا أية إضافة؛ إنه مثل أخلاق Ethique سبينوزا – تيو و لوجيا، أي أنه منطق، فكر، وخطاب الله (19).

لكن، لنترك العالم الطبيعى، ولنلاحظ بأن هيجل قد حقق تقدماً فلسفياً هائلاً حين طابق بين المفهوم والزمان، لأن قيامه بذلك إنما يعنى اكتشافه للمعرفة الديالكتيكية، لقد عثر على طريقة لتأسيس فينومينولوجيا، وميتافيزيقا، وانطولوجيا التاريخ، أي للإنسان كما نتصور اليوم، وكما هو في حقيقة الواقعية.

لنرى النتيجة الحاسمة التي تهم الإنسان، والناتجة عن هذا الاكتشاف.

أن المفهوم زمان: زمان بالمعنى الأصح للكلمة، أى زمان يوجد فيه مستقبل، بالمعنى الأصح أيضاً، مستقبل لن يصير أبداً لا حاضراً ولا ماضياً. أن الإنسان هو الوجود – الأمبريقي للمفهوم فى العالم، وهذا – إذن – هو الوجود – الامبريقى فى العالم لمستقبل لن يصير بتاتاً حاضراً. والحال، أن هذا المستقبل –، هو بالنسبة للإنسان موته الخاص. فهذا المستقبل الخاص الذى لن يغدو أبداً حاضره، والحقيقة الوحيدة التى يكمن فيها الحضور الحقيقي لهذا المستقبل، هى المعرفة التى يمتلكها الإنسان، فى الحاضر، عن موته المستقبلي. إذن، إذا كان الإنسان مفهوماً، وإذا كان الإنسان أى إذا كان الإنسان أساساً فان، المفهوم زماناً (أى إذا كان الإنسان زمانياً بالأساس) –، فإن الإنسان أساساً فان يعلم وهو ليس مفهوماً ومعرفة مطلقة أو حكمة متجسدة، إلا إذا كان يعلم

ذلك. أن اللوغوس لن يصير جسداً (لحماً) chair، ولن يصير إنساناً، إلا بسشرط المعرفة، والقدرة على الموت.

وهذا يجعلنا نفهم السبب الذي من أجله ظهرت الإمكانية الثالثة المتبناة من قبل هيجل، متأخرة جداً في تاريخ الفلسفة. فإن تنفى بأن المفهوم أبدي، يعنى القول بأنه زمان، إنه نفى بأن الإنسان يكون خالداً أو أبدياً (على الأقل بالقدر الذي يفكر فيه بأنه حقاً كانن إنساني). والحال، أن الإنسان لا يتقبل موته إلا إذا أبلغت روحه التراقى، وبالمثل فإن الفلسفة لم تتبنى الإمكانية الثالثة، إلا عندما بلغت نهايتها (20).

يقول هيجل في الانسكلوبيديا: Alles endliche ist dies. Sich sellest auf "يقول هيجل في الانسكلوبيديا: Zuheben" ليس سوى الإنسان المتناهى هى الذى ذاته (بذاته) ديالكتيكياً. إذن، إذا كان المفهوم زماناً، أى إذا كان الإدراك المفاهيمي ديالكتيكياً، فإن وجود المفهوم، وبالتالى وجود الكائن المنكشف عبر المفهوم – هو بالضرورة متناه، والإنسان الجمعي (الإنسانية) يلزم أن يموت، كما يموت الإنسان الفرد. إن التاريخ الكوني يلزمه أن يصل إلى نهاية حاسمة.

ونعلم أن نهاية التاريخ هذه هي بالنسبة لهيجل، مميزة عبر العلم في صيغة كتاب، أي عبر ظهور الحكيم، أو المعرفة المطلقة في العالم. وهذه المعرفة المطلقة، بقدر ما هي اللحظة الأخيرة للزمان، أي لحظة بدون مستقبل، فإنها ليست أبداً لحظة زمانية. فإذا أضحت المعرفة المطلقة داخل الزمان، أو بالأحرى بقدر ما هو زمان أو تاريخ، فإن المعرفة لن تصير أبداً زمانية أو تاريخية: "إنها أبدية eternal أو بالأحرى إنها الأبدية L'eternié متجلية بذاتها، لذاتها. أنها الجوهر بالنسبة لسبينورا بارميندس (واجب الوجود بذاته) الذي يتجلى عبر خطاب (وليس عبر الصمت)، ولأنها بالتحديد هي نتاج صيرورة تاريخية، فإنها هي الأبدية المتولدة بواسطة الزمان. وهذا هو ما فسره هيجل في القسم الثاني من الفصل الثامن.

# الحاضرة التاسعة نهابة الزمان والتاريخ وموت الإنسان

نستأنف هذا قراءة الفصل الثامن من فينومينولوجيا الروح، حيث توقفنا عند نهاية المحاضرة الخامسة. والمقصود هو القسم الثاني من الجزء الثاني، المخصص لتحليل وجود الحكيم في العالم.

إن تحليل الوجود – الإمبريقى (الدازين) للحكيم يتحقق على ثـلاث مراحـل: الأولى تحدث فيها هيجل عن العلاقة بين الحكـيم والواقعـة الموضـوعية. وفـى المرحلة الثانية، يتحدث عن العلاقات التى تربط بين الحكيم والزمان. وأخيراً يحدد فى المرحلة الثالثة موضع الحكيم فى الزمان الواقعى موضوعياً؛ أى فى التـاريخ. إنن فهيجل يقوم بالتجريد. فى واقع الحال، لا يمكننا – كما نعلم ذلك – فـصل ال wiklichkeit و(الزمان) zeit ، إن الواقعة الموضوعية هى زمانية، والزمان ليس ممكناً إلا بقدر ما يكون واقعاً – موضوعياً. ولكن هيجل يفصل بينهما لـضرورات التحليل. فقد تحدث فى المرحلة الأولى عن الواقعـة الموضـوعية عن الزمان مميـزاً عـن دون الحديث عن الزمان، وهو يتحدث الآن فى المرحلة الثانية عن الزمان مميـزاً عـن الواقعة – الموضوعية؛ وبعبارة أخرى، فهو يتحدث عن الزمان المجـرد أو عـن فكـرة الزمان. يطرح هيجل تعريف الزمان فى العبارة الأولى من (المرحلة الثانية) حيث يقول مـا الزمان. وحــك الزمان فى العبارة الأولى من (المرحلة الثانية) حيث يقول مـا يلى (ص558، 1، 3-5):

"إن الزمان هو المفهوم ذاته الموجود هناك [ - في - الوجود - الامبريقي] والذي يعرض للوعى الخارجي Vorstellt لــ [أيّ] حدس (Anschaung) فارغ".

لقد علقت كثيراً على الكلمات الأولى لهذه العبارة. وليس هناك مجال للعودة إلى ذلك.

فالجزء الأول من العبارة، ينتسب، كما قلت سابقاً، إلى الزمان عموماً، أى إلى الزمان الواقعى أيضاً، حيث التاريخ، الذى سيتحدث عنه هيجل فى (المرحلة الثالثة). لكن الجزأ الثانى من العبارة يدل هنا، أى فى هذه المرحلة الثانية، على أن هيجل يتحدث عن الزمان المجرد. هنا الزمان هـو leere Anschaung "حـدس فارغ" أنه الزمان الذى تحدث عنه كانط، وتكلم عنه الفلاسفة عموماً: إنـه الزمان مأخوذ منعزلاً، بغض الطرف عن كل ما هو موجود فى الزمان. إنه "وعاء فـارغ"

يسع فى حقيقة الأمر الواقعة الزمانية، لكنه يُعد كإناء فارغ، وهذا الزمان، يقلول هيجل: "stellt sichdeun Bewusstseinvor" يعرض لوعى الخلرج إنه يعرض كشئ يوجد خارج الوعى. إنه الزمان، الذى ليس هو (أو بالأحرى ليس فقط) زمانى أنا. إنه الزمان الكوسمى، الذى يشاركه الإنسان، لكنه لا يخلقه. وهو أيضاً فكرة الزمان، الذى يوجد فى أناى، فى تعارض مع الزمان ذاته الذى يوجد خارج أناى.

والحال، أن هيجل يطابق الزمان والمفهوم، بالنسبة له فالحديث عن الزمان المجرد، هو إذن حديث عن المفهوم المجرد أيضاً. وهذا هو ما يقوله هنا: "الزمان المجرد] هو المفهوم ذاته، الذي يعد ككيان فارغ يعرض لـوعى – الخارج البراني". وهذا هو النصور العادي للمفهوم: إنه المفهوم "الـذاتي" الـذي فصل - ربما - عن محتواه الواقعي؛ إنه الوعاء الفارغ الذي يحوى الواقعة، وهـو أيضاً المفهوم الذي يوجد خارج أناي، مستقلا عني، إلخ. إن يتأول الزمان، كما يتأول المفهوم: فإذا كان المفهوم نقيضاً للواقعة، بمعنى إذا كانت المعرفة علاقة، بنون فإن الزمان ذاته نقيض للواقعة؛ والعكس صحيح. وبمجرد ما نميز بين المفهوم والواقعة، فإنه من اللازم التمييز بين المفهوم والإنسان، إذا كان الكلب هو شئ آخر غير المفهوم "كلب" فهذا المفهوم هو شئ آخر غير مفهومي الخاص عن الكلب، إن غير المفهوم "فكرة" أكثر أو أقل أفلاطونية، إنه كيان لا – واقعي (فراغ مفعم بكيان آخر غيره) يعرض لوعي – الخارج البراني. وبمجرد ما يجعل الزمان والمفهوم كيرة المنهوم يشكلان سوى واحد، بمجرد يقول كل هذا عن المفهوم، فإنه من اللازم قـول ذلـك عن الزمان أيضاً. وهذا هو ما يقال بصفة عامة.

فقط، هيجل لا يقول كما أقول في العبارة المطروحة للنقاش: "Zeit" ويتولى: "zeit" بكل إيجاز. إذن يبدو لديه بأن الزمان عموماً (أي الزمان والدوات الواقعي ذاته، أو التاريخ) هو: " Bewustseinvor – stellt". وهذا هو ما يفكر فيه حقاً، كما تبرهن ذلك التتمة. من الوهلة الأولى، فالعبارة المستشهد بها، تناقض إذن كل ما قلته سابقاً حول الزمان في الفينومينولوجيا. لكن هذا في واقع الأمر هين. ومن أجل إعادة الاعتبار، يكفى تطوير العبارة الموجزة المطروحة للنقاش قليلاً. لكن عند تطويرها (وهيجل

يطورها بنفسه فيما تلاها) يلاحظ ظهور صيغة أساسية للتصور الهيجلى للزمان، الذي لم أعمل سوى على استدعائه آنفا، ويتعلق الأمر الآن بتحليله عن قرب.

حسب هيجل، فإن الفلسفة ما قبل – الهيجلية التي تعارض المفهوم وبالتالي الزمال بالواقعة ، ليست خطأ عرضياً، حتى في اللحظة التي ظهرت فيها على الأرض، فإنها ليست أبداً خطأ بالكل، فهي صحيحة، بالنسبة لزمانها. لأن المفهوم والواقعة لم يتطابقا منذ البداية: إنهما لم يتطابقا إلا في النهاية. فبواسطة الشغل يقضى الإنسان على التعارض الأولى بينه وبين الكوني، أي العالم الاجتماعي والسياسي. ومادام لم يكتمل جهد العمل والصراع، فإن التعارض يظل قائماً. ومادام الأمر هكذا، فإن الإنسان على حق – إنن – حينما يقول بأن المفهوم والشي لا يكونان واحداً. ومادام الأمر كذلك، فالزمان لا يتطابق بتاتاً والواقعة، فهو يوجد خارج الإنسان.

إن الفلسفة ما قبل – الهيجلية ليست مخطئة. لكنها تصير كذلك. فهى تسصير كذلك فقط في وعبر ومن أجل المعرفة المطلقة، التي يغدو بالنسبة إليها المفهوم (والزمان) متطابقا مع الواقع، أو بالأخرى، فهى (أى المعرفة المطلقة) هذا التوافق. لكن المعرفة المطلقة، الكونية والمتلاحمة، لا يمكن أن تظهر إلا داخل واقع موجود كذلك: إنه يستلزم التلاحم (التجانس) وكونية الدولة، أى العالم البشرى، و"تقويض" التعارض بين هذا العالم والعالم الطبيعي. والحال أن هذا يتحقق عندما تشبع الرغبة الإنسانية جيداً وبشكل نهائي. لن يكون هناك – إذن – عمل سالب: فالإنسسان قد أضحى متوافقاً مع العالم المعطى (الذى يعد – نتيجة لمجهوده الذى غدا مكتملاً كلياً)، ومع ما يكونه بذاته في – وعبر هذا العالم. لكن الرغبة، والفعل الذى ينسشا، هما مظهران للزمان الإنساني أو التاريخي، أي للزمان بالمعنى الأدق للكلمة. إن الإنسان متوافقاً مع ما هو موجود، لا يستطيع أبداً أن يتجاوز الواقع المعطى. إنب بيتوقف – إذن – عن إبداع التاريخ، إنه يعجز، بعبارة أخرى، عن أن يكسون هو الزمان. وإذا ما أنجزت الدولة الكونية المتجانسة، والعلم الدذى يكشفها، إتمام التاريخ، فإنهما يكملان أيضاً الزمان.

إذن ففى اللحظة التى يتوافق فيها المفهوم، وبالتالى الزمان، مع الواقع - الموضوعي، ويتوقفان عن أن يكونا خارج الإنسان، فإن الزمان يتوقف عن أن

يكون زماناً تاريخياً أو إنسانياً، أى زماناً بالمعنى الحقيقي للكلمة. إن المفهوم والزمان يتوافقان في عبر، ومن أجل المعرفة المطلقة أو الحكيم. والأكيد، أن الحكيم يظهر في الزمان. لكن مجيئه في "نهاية الأزمنة" يطبع خاتمة الزمان. لأن نتيجة فعله الزماني، التي هي العلم، ليست قطعا الزمان، إن العلم هو الأبدية التي تكشف عن ذاتها لذاتها.

بقدر ما يستمر الزمان، بقدر ما هنالك حقاً زمان، أنن فالزمان والمفهوم هنا بالضرورة مجردان. أما الفلسفة ما قبل – الهيجلية التي تثبت ذلك، هي بالتالي صحيحة ليس فقط بالنسبة لزمانها، وإنما لكل زمان: فهي ظلت صحيحة إلى حين بزوغ المعرفة المطلقة، أي إلى نهاية التاريخ، أي حتى نهاية الزمان بوصفه كذلك.

وبعبارة أخرى، ففى اللحظة التى توقف فيها الزمان عن أن يكون مجرداً، فإنه توقف عن أن يكون زماناً. إن الزمان الإنسساني أو التساريخي، أى الزمسان بالمعنى الأدق للكلمة، هو بالضرورة وبالأساس مجرد. إنه مجرد من جهة كونسه نقيضاً للواقعة – الموضوعية. في الواقع، مادام الإنسان نقيضاً للطبيعة التسى هسى بالنسبة إليه الواقعة – الموضوعية، فإن الطبيعة تضحي مكاناً وليس زماناً: فالزمان هو داخل الإنسان، وعبر الإنسان فقط، إنه – إنن إن صح القصد – ذاتسى. وفسى اللحظة التى "يقوض" فيها الإنسان تعارضه مع الطبيعة، فإنه يقوض أيضاً الزمان. من جهة أخرى، فإن الزمان مجرد أيضاً من جهة كونه خارج الإنسان. لأنه بقسدر ما يعجز الإنسان عن تحقيق الدولة الكونية والمتجانسة، فإن الخصوصي يتميز عن الكوني، أما الزمان الخصوصي، أي زماني الخاص، ليس هو الزمسان عمومساً: فالمستقبل الاجتماعي، والسياسي، ليس هو مستقبلي، سأفني قبل نهايسة التساريخ، وأولد بعد بدئه، لكن في اللحظة التي يتقوض فيها التعسارض بسين الخسصوصي والكوني، فإن التاريخ يتوقف، والزمان ينتفي، هو أيضاً.

والحال، أن الزمان – هو الإنسان ذاته. إبطال الزمان، هو إذن إبطال للإنسان أيضاً. في الحقيقة: "إن الكينونة الحقة للإنسان هي عَقَله"، والمقصود العمل الدي يكسب الفوز بمعنى أن الإنسان هو النتيجة الموضوعية لعمله. والحال، أن نتيجة عمل الحكيم، أي الإنسان الكامل الحق الذي ينجز اكتمال صديرورة الواقعة الإنسانية، هي العلم، لكن الوجود – الامبريقي dasein للعلم، ليس هو الإنسان، إنه

الكتاب. إنه ليس الإنسان، ليس الحكيم بجسده و [كيانه]، إنه الكتاب الذي هو ظهور erscheinung للعلم في العالم، وهذا الظهور أضحى المعرفة المطلقة.

الأكيد، أن النتيجة الموضوعية للعمل تنفصل دائماً عن العامل المؤثر وتقاومه. لكن مادامت هذه النتيجة غير كلية وتامة، أى كونية ومتجانسة (خالية من التناقضات)، فإن لها بدورها مستقبلاً، لأنها تتغير وتتقوض، إذ فهى ليست فقط فى الزمان، ولكنها تكون زمان، فيصح القول بأنها تاريخية أو إنسانية حقاً. ولهذا فإن نتيجة عمل إنساني ما تتحقق دائما فى وعبر، أو بالأحرى، بقدر ما هى عمل إنساني جديد. وعلى العكس من ذلك، فإن نتيجة عمل الحكيم نهائية (تامة). إنها لا تتغير أبداً، كما لا يمكن أن تكون متجاوزة: بإيجاز ليس لها مستقبل بالمعنى الأصح. بناء على ذلك، فهذه النتيجة ليست حدثاً تاريخياً بالمعنى الدقيق للكلمة وهى ليست لحظة حقيقية للزمان. وإذا اقتضى القول فإنها ليست أبداً للعلم في العالم، ليس هو الإنسان، بل إنه الكتاب. الأكيد، أن هذا الوجود "امبريقى"، وبقدر ما هو كذلك فإن له ديمومة: إن الكتاب يدوم هو أيضاً، يفسد، ويعاد طبعه، إلخ. لكن طبعته الأخيرة لا تتميز في شئ عن الأولى: فلا يمكن تعديل شئ فيه، أو إضافة أى شئ إليه. إن الكتاب يظل مطابقاً لذاته، رغم التغيير العام.

إن الزمان الذي يدوم فيه، هو - إذن - طبيعي أو كوسمي، وليس تاريخياً أو إنسانياً. والمؤكد أن الكتاب لكي يغدو كتاباً، وليس ورقاً غير مصبور (مجلد) ومسود، يلزم أن يقرأ ويفهم من طرف البشر، لكن القراءات المتوالية لا تغير شيئاً في الكتاب. ولكي يقرأ الكتاب لابد أن يحيا الإنسان، أي يولد، ويترعرع، شم يموت، إن حياته تختزل داخل ما هو جوهري في هذه القراءة (لأنه لا يجب نسيان، الدولة الكونية والمتجانسة القائمة هناك، والرغبة التي تم إشباعها بالكامل أيضاً، ليس هناك أبداً صراع، ولا عمل، إن التاريخ انتهى، وليس هناك ما يجب فعله، فلا يكون الإنسان إنساناً، إلا بقدر ممارسته لقراءة، وفهم الكتاب الذي يكشف كل ما يقرأ بعد الكتاب، ليس سوى ماضي عمرو الذي قرأه سالفاً. إن الزمان الذي يستمر فيه الإنسان - قارئ - الكتاب، هو إذن، الزمان الدائري (البيولوجي) لأرسطو، فيه الإنسان اخطى، التاريخي، الهيجلي.

إذن، مرة أخرى: فتحقيق المعرفة المطلقة تحت هيئة كتاب، يعنى جعل التوافق بين المفهوم الكامل، وبين الواقع مأخوذا في كليته، أي إبطال الاختلاف بين الواقع والزمان، وعبر هذا نفسه يتم تقويض خارجية الزمان بالنظر إلى علاقت بالإنسان، - إنه تقويض الزمان ذاته؛ وهو، بالتالى، تقويض للإنسان نفسه باعتباره فرداً حراً وزمانياً. إن الزمان هو المفهوم الذي هو إنسان: والمراد الإنسان التاريخي، أي إنسان الرغبة، أي الإنسان الذي لم تشبع حاجياته بواسطة ما هو قائم، أو ما كان قائماً، أي الإنسان الذي يحول المعطى بالصراع والشغل. ولهذا كان الزمان دائماً وأساساً "مجرداً"، أي خارج الواقعة الطبيعية التي هي موضوعية بالعلاقة مع الإنسان، وخارج الإنسان نفسه.

وهذا هو ما قاله هيجل في العبارة التي لم استشهد بها إلا في البداية، متوقفاً عند النقطة – الفاصلة (ص558، 1، 3-12): "إن الزمان هو المفهوم ذاته الدي يعرب vorsellt للموعي [ يوجد هناك [ - في - الوجود - الامبريقي] والذي يعرب worsellt للموعي [ الخارجي ] كحدس Anschaung فارغ. وبسبب هذا فالروح يظهر - أو - ينجلي في الزمان مادام لم يستوعب - أو - يفهم erfasst مفهومه الخاص، أي، [ما دام] لم يبطل tilgt الزمان. أن الزمان هو الأنا - الشخصي الخارجي المحض المتأمل المناهو الذي ليس مستوعباً - أو - مفهوماً بواسطة الأنا - الشخصي. [الزمان هو] المفهوم [الذي ليس] سوى المتأمل فيه - حدسياً. في اللحظة التي يغدو فيها المفهوم مستوعباً - أو - فاهما ذاته، فإنه يبطل - ديالكتيكياً هيئته - الزمانية، فيدرك، مفهوميا التأمل الحدسي، ويكون تأملاً - حدسياً مفهوماً بطريقة مفهومية، وفاهماً - مفاهيمياً".

فى "محاضرات بينا" يقول هيجل: "الروح الزمان" "Geist ist zeit". وهنا، يقول: "Der Geist erscheintinder zeit" الروح يظهر فى الزمان". فهل غير رأيه؟ لا أعتقد ذلك. إن الأمر يتعلق، فى رأيى باختلاف اصطلاحى طفيف. هناك تعنى Geist مثلما تعنيه "volks-geist"، يتعلق الأمر بالروح الماثل للصيرورة. هنا، يتعلق الأمر بالروح الصائر، أى الروح الكامل والناجز، الذى ينكشف لذاته فى وعبر "العلم المطلق" بوصفه wissenschdfts، أو كما قال هيجل "الذى استوعب – وفهم مفهومه". أو بالحرى أيضاً: فهناك تعنى "giest" "الإنسان" بينما استوعب – وفهم مفهومه". أو بالحرى أيضاً: فهناك تعنى "giest" "الإنسان" بينما

هنا تنتسب هذه الكلمة إلى كتاب.

الكتاب الذى جاء نتيجة فعالية الحكيم، أى الكتاب الذى يحين المعرفة المطلقة باعتبارها الوجود - الامبريقى للعلم، فهو ليس بالتأكيد كيان طبيعى خالص، بالمقارنة مع صخرة مثلاً. إن له معنى؛ فهو خطاب؛ كيان يكشف معناه بذاته لذاته. من جهة، فإن الكتاب - إذن - كيان روحى.

ومادام محتواه كلياً، ولا يكشف إلا محتواه الخاص، فإنه من الواجب القول بإنه الروح الكامل: der geist. أما من جهة أخرى، فهذا الكتاب ليس بكل تأكيد كانناً إنسانياً. أنه يكشف محتواه دون تعديل، وليست له – إذن – رغبة، فهو لــيس عملًا. وبعبارة أخرى فهو يظل مطابقاً لذاته أبداً، ولا يمتلك مستقبلاً حقيقياً. إنـــه -إنن - ليس زماناً. ومادام محتواه أبدياً لا ينتسب إلا لذاته، فهو ليس فقط أبدياً: إنه الأبدية. لكن الكتاب هو نتيجة فعالية الحكيم، الذي بقدر ما هـو إنـسان ومـواطن الدولة الكاملة فهو يكمل كل التطور التاريخي للإنسانية. وهكذا فإن التاريخ ذاتــه ليس في نهاية التقدير سوى تاريخ للكتاب، أو بدقة أكثر، لتطور المعرفة الذي قساد نحو هذا الكتاب. وتاريخ الكتاب هو هذا الزمان. إذن إذا كانت "Geist" تعنسى الروح المكتمل أو الموجود امبريقياً باعتباره كتاباً (الذي ينفصل عن الإنسان الكامل أو الحكيم بعد سقوط هذا الأخير في الماضي المطلق، أي بعد نهاية التاريخ)، فإنه لا يمكن القول أبدأ بأن الروح هو الزمان: يلزم القول بأنه الأبدية. لكن بارميندس وسبينوزا كانا مخطئين حينما اعتقد بأن الأبدية يمكن أن تنكشف (عبر الخطاب - اللوغوس) بدون الزمان. أما أفلاطون فقد كان مخطئاً في اعتقاده بأن الأبدية مستقلة عن الزمان، وقد ضل أرسطو أيضاً عند قوله بأن الأبدية توجد في الزمان بوصفها أبديــة. وأخيــرا فقــد خدع كانط هو أيضاً و هو يفكر بأن الأبدية تتقدم الزمان (أنطولوجيا).

لا يقول هيجل: إن الأبدية (المنكشفة بواسطة الخطاب) هى نتاج الزمان، إنها الزمان الذى مات موتاً طبيعياً (إن صح التعبير) فهى فقط هذه الأبدية، التسى تفترض الزمان، وتستنتجه، بوصفه اكتمالها، الذى من الممكن استكشافه عبر الكلام (اللوغوس) الإنساني، إنها لا توجد فى الزمان باعتبارها أبدية، لأنه بقدر ما يستمر الزمان. فإنه هو الذى يوجد، وليست الأبدية. لكن الأبدية، أو السروح (الكامل) يظهران فى الزمان، لأن الكتاب قد حرر فى لحظة محددة من الزمان، ولا يمكن

أن يكتب إلا في اللحظة الأخيرة من الزمان، لأنه صادر عن كلية الزمان. هذا يعنى بأنه يتميز بالقوة سلفاً، منذ اللحظة الأولى للزمان، وهذا الحضور الافتراضي للروح الكامل في الزمان (يعنى حضور نهاية الزمان داخل بدايته نفسها، وطيلة مدة دوامه؛ أو بالأحرى: المحدودية الجوهرية للزمان) هو ما يسميه هيجل "ظهور الروح في الزمان"، والحال أن هذا الظهور، الذي هو الزمان، ليس شيئاً آخر، غير الإنسان في تطوره الزماني، هذا يعني ما سماه بالتحديد هيجل بـ "Geist" في محاضرات بينا" واعتبار لهذا، فإنه من اللازم القول إنن بأن: "Geist ist zeit".

إذن، وكما يقول هيجل: "عن الروح يظهر في الزمان مادام لـم يـدرك - أو يفهم مفهومه، أي يبطل الزمان". وهذا الإبطال للزمان يحصل في اللحظة الأخيرة للزمان، في وبواسطة العلم، في الحقيقة ففي ومن أجل العلم، يتطابق الموضوع والذات، فلا يتكلم الإنسان إلا عن ذاته؛ إنه وعي - الذات، وليس وعياً خارجياً. والحال، أن الإنسان الذي لا ينتسب أبداً لـ Gegen-stand لموضوع - مشياً نقيض له، فإنه ليس في حاجة أبداً للسلب من أجل أن يثبت في الوجود محتفظاً هويته مع ذاته - نفسها. أما الإنسان الذي لا ينفي أبداً، ليس في حاجمة لمستقبل حقيقي بتاتاً (مادام يرضي دائماً بالحاضر المعطي). إذن، أنه لـيس أبداً الزمان الهيجلي أو التاريخي. هذا الإنسان هو مواطن الدولة المكتملة، الذي اقتنع تماماً بهذه الدولة. لا شيء - إذن - يتغير بتاتاً، ولا يمكن أن يتغير شيء في هذه الدولة الكونية المتجانسة. فليس هناك تاريخ، المستقبل غداً ماضياً حصل في الـسابق، والحياة أضحت - إذن - بيولوجية حقاً. ليس هناك إذن - إنـسان بـالمعني الأدق للكلمة. الإنساني (الروح) أوي بعد النهاية الحاسمة للإنسان التاريخي، إلى الكتاب. وهذا الأخير إذن ليس هو الزمان قطعاً، ولكنه الأبدية (ا).

إذن، يمكن القول، كما هو شأن هيجل، في النص المستشهد به، بأن الزمان هو المفهوم الذي ليس سوى متأمل – (بفتح الميم الميشددة) حدسياً Anges هو المفهوم الذي ليس سوى متأمل – (بفتح الميم المال الميم الميم المال الميم الميم المال الميم الميم الميم المال الميم ال

للكلمة، أو وجود كائن نقيض - جذرياً - للعالم الطبيعى الذى يحوله أساساً بقصد إبطال هذا التناقض. في اللحظة التي يحقق فيها نجاحه، فإن الوعى - الخارجي يصير وعي - الذات، فيتطابق الذات والموضوع، ويظهر العلم على الأرض، ويبطل الزمان ببطلان الرغبة والفعل التاريخي أو الإنساني.

فى المقطع الذى يختتم الفقرة، يطور هيجل فكرت. انه يقول ما يلى (ص558، 1. 12-20): "وبناء على ذلك، فإن الزمان يظهر - أو - ينكشف كقدر وحتمية للروح الذى لم يكتمل - أو - يتم (Vouendt) فى ذاته - نفسها، و[كمثل] حتمية إغناء الحصة التى لوعى - الذات تجاه الوعى [الخارجي]، لوضع مباشرية (الشيء) فى - ذاته - "L'en-Soi" [الذى هو] هيئة تحتها يوجد الجوهر داخل الوعي [الخارجي] - ضمن الحركة [الديالتيكية]، أو بالعكس، يعتبر [السيء] فى ذاته مثل كيان داخلي - أو - باطني، و[مثل ضرورة] تحقيق واستجلاء ما لا يوجد إلا داخلياً - أو - باطنياً، أى رصده لليقين - الذاتي للذات - نفسها".

أنه دائماً الشيء نفسه – إن الزمان، – هو التاريخ، لكن التاريخ قد انتهسى بالأساس. أما التاريخ، – فهو التحول التقدمي لـــ Bewusstsein إلى Bewusstsein ولا يعنى في نهاية التقدير، – تاريخ الفلسفة. لكن تاريخ الفلسفة هذا يقتضى تاريخاً بالمعنى الاعتيادي للاصطلاح، يستفاد عبره تحريك الـشيء – هذا يقتضى تاريخاً بالمعنى الاعتيادي للاصطلاح، يستفاد عبره تحريك الـشيء – في ذاته، وتحقيق – وإظهار – أو – كشف – ما لا يوجد أو لا إلا داخلياً – أو باطنياً". والحال أن التحول الجوهري للطبيعة، والتحقق الموضوعي للفكرة الذاتية، لا يحدثان إلا عبر فعل الصراع، والشغل. ومادام الإنسان يصارع ويـشتغل، فإن هناك تاريخا، وزمانا، أما الروح فلا يوجد في أي شيء آخر سوى في الزمان حيث يوجد بمقدار وجود صراعات وأشغال الإنسان. لكن في ا للحظة التي يحقق فيها الإنسان كل شيء، فإن التاريخ. يتوقف نهائياً، كما أن الزمان يبطل، والإنسان يموت أو يختفي بوصفه إنساناً تاريخياً. والروح يدوم بوصفه روحاً لا يتغير مطلقاً، وباعتباره الأبدية كذلك.

لنأت الآن لتطبيقات هذا التصور حول العلاقة بين الأبدية، الزمان والمفهوم، (ص 558، 1. 21-28): "يلزم القول اعتباراً لهذا السبب، بأنه لا شيء يعلم – أو – يعرف [ما] لا يوجد في التجربة (Er-Fahrung)؛ أو كما يعبر أيضاً لقول نفس

الشيء: [ما] ليس حاضراً - أو - معطى (Yorhanden) كحقيقة محسوسة، [أو] ككيان - أبدي منكشف داخلياً - أو - باطنياً. [أو] كمقدس يعتقد - في قدسيته. إلخ - حسب [مختلف] التعابير التي تعودنا على استعمالها. لأن التجربة، هي بالتحديد واقعة تشيؤ محتوي الوعي [الخارجي]، - وهذا المحتوي هو الروح، [الموجود] في ذاته، [أي] أنه جوهر وبالتالي فهو موضوع -".

هذا هو بكل بداهة، تفسير كلام في بداية مدخل نقد العقل المحص. في الزمان، يقول كانط، يتقدم الواقع على المعرفة. وهيجل، يقبل بهذا البداهة: بقدر ما يكون المفهوم زماناً، فإنه يتعلق بشيء آخر غير ذاته، وداخل هذه العلاقــة يكــون الشيء متقدماً المفهوم. لكن هيجل يأخذ المصطلح Erfahrung بالمعني الواسع. من بين أشياء أخرى يقصد بذلك التجربة الدينية. في العبارة المطروحية للنقياش يقول أيضاً ما يلى: حتى تستطيع الأبدية أن تكون منكشفة ، فإنه يتوجب أو لا أن يكون هناك الزمان، والحال أن المفهوم - في الزمان - يكون خارج الواقع. إذن يلزم أن يكون الشيء نفسه أيضاً بالنسبة لمفهوم الروح: مفهوم السروح يجسب أن يكون معلوماً كما لو كان خارج الروح الواقعي. والحال أن السروح السذى يكسون خارج مفهومه (أي خارج الإنسان) - إنما هو الله. إنن: بقدر ما يدوم الزمان، أي إلى حين حلول العلم، فإن الروح ينكشف للإنسان في صيغة معرفة تيـو الوجيـة (لاهوتية)، وبقدر ما يدوم التاريخ، هناك إذن ديانة بالضرورة، وإن صــح القــول، هناك الله. لكن السبب الأخير، والحجة الأساسية لوجود الديانة (الله)، متضمنة في طبيعة الزمان ذاتها أو في التاريخ، أي في الإنسان. (لـيس الله هـو الـذي خلـق الإنسان قبل الزمان، وإنما الإنسان هو الذي خلق ألهته عبر مجري التاريخ). في الواقع، يقول هيجل بأن التجربة (Erfahrung) الدينية، وغيرها - "هـى واقعـة يوجد فيها الروح بوصفه موضوعاً - متشيئاً للسوعي - الخسارجي". والحسال أن التعارض بين المعرفة والواقع، - هـو بالتحديد الإنسسان. لأن الإنسسان هـو (Dasein) لكشف العالم، وهذا الكشف بمقدار ما هو في العالم، فإنه شيء أخسر غير العالم (الطبيعي) الذي يكشفه. وهذا الوعى - الخارجي لا يصل إلى المعرفة إلا وهو يستند إلى موضوع – مشيأ. وهكذا، فلأجل أن يقدر الإنسان على معرفـــة ذاته - نفسها، يلزمه أولاً أن يتموضع أن يتخارج، ويصير عالماً: "الإنسان - يقول

هيجل – يلزمه أن يتحقق (في الواقع)، ويتموضع بواسطة الفعل، قبل أن يقدر على أن يعرف". أما تموضع الإنسان، فهو بالتحديد وجود أشغاله وصراعاته، أي وجود التاريخ الذي هو الزمان. والحال أنه بقدر ما يستمر الزمان، بقدر ما هنالك تاريخ، فإن الموضوع يظل خارجياً بالنسبة للذات، والإنسان لن يعرف – إذن – بأشاره الموضوعية، والعالم التاريخي الذي خلقه يظهر كما لو أنه عالم مخلوق بواسطة شيء آخر غيره: بواسطة روح بالتأكيد، لكن ليس بروحه الخاص، أي بواسطة روح الهي، ولهذا فإن هناك ديانة (وإله) بالضرورة، مادام هنالك إنسان، تاريخ وزمان.

إن الديانة - هي إذن - ظاهرة عارضة epiphéoméne الشغل الإنسساني. أنها ظاهرة تاريخية أساساً. هكذا، حتى في ظهوره التيو الوجي، فإن السروح هسو صيرورة أساساً. فليس هناك - إذن - إله مستوحي خارج التاريخي. أو بالأحرى أيضاً، فإن الأبدية لا يمكن أن تكون حقيقة، أي واقعة مستوحاة بواسطة الإنسان (عبر الخطاب - اللوغوس الإنساني) إلا بشرط أن تكون نتيجة للصيرورة، أي للزمان. إن "الروح المطلق" الهيجلي، ليس هسو - إذن - "الله" بالمعنى العسادي الكلمة: هذا الروح هو صيرورته الخاصة، وهذه الصيرورة مستكشفة في عموميتها (تكاملها) بواسطة الكلام، وقد حولت هكذا إلى حقيقة، والصيرورة هي السروح، انها الزمان أو الإنسان، إنها التاريخ الإنساني. وهذا هو ما قاله هيجل في العبارة التالية (ص558، 1، 28-31):

"لكن هذا الجوهر الذى هو الروح، إنما هـو صـيرورة الـذات - نفـسها، [صيرورة الروح] التى تصير (بضم التاء وكسر الياء المشددة] من أجل الذات، ما كان فى ذاته "en-soi". وهذا فقط بمقدار تفكير هذه الصيرورة فى ذاتها بأنها كانت (شيئاً) فى ذاته فى حقيقة الروح"، صيرورة الروح التـى هـى التـاريخ أو الصيرورة التزيخية للإنسانية، ليست شيئاً آخر سوى صيرورة العلم، الـذى هـو "الروح المطلق" أو الروح الصائر، أى التام والكامل، والذى يكـشف ذاتـه لذاتـه بواسطة ذاته - نفسها. إذن إنه الإنسان أيضاً، إذا رغبنا، لكن الإنسان قد مـات، أو إذا أردنا التفضيل - الإنسان يصير الله. الأكيد أن "إله" كان قائمـاً فـى الزمـان، انطلاقاً من الإنسان، ليس حقاً إله. لكن الإنسان الذى صـار "الله" مطلقـاً إنـساناً. وكيفما كان الحال، فإن التاريخ هو بالنسبة لهيجل صيرورة "الـروح المطلـق" أى

الروح المنكشف تماماً، والمتحقق كلياً، في وعبر العلم! التاريخ هو إنن صيرورة العلم، أي أنه تاريخ الفلسفة.

وهذا هو ما قاله هيجل بالفعل (ص558، 1، 28–33) "الروح هو في ذاتسه الحركة [الديالكتيكية] التي هي المعرفة؛ [معرفة] تحول: ما – في ذاتسه المذكور أعلاه إلى من أجل – ذاته soi – soi والجوهر إلى ذات، والموضسوع – المشيأ للوعي [-الخارجي] إلى موضوع – مشيأ لوعي – السذات، يعنسي إلى موضوع – مشيأ [قد] بطل (انتقى) ديالكتيكيا، أو بعبارة أخرى إلى مفهوم".

والحال، أن هيجل، يضيف في العبارة التالية بأن هذه الحركة الديالكتيكية التي هي الزمان أو التاريخ، أي تاريخ المعرفة الإنسانية أو الفلسفية، هي في نهايية التقدير – حركة دائرية – والعلم الذي يكشف هذه الحركة بوصفه مكتملاً، يلزميه إذن أن يكون هو أيضاً دائرياً. (ص558، 1. 33–34): الحركة [-الديالكتيكية التي هي الروح] هي الدائرة التي تعود إلى ذاتها، وتتبضمن بدايتها التي لا تبلغها (erreicht) إلا عند النهاية".

إن زمان هيجل (أى الزمان التاريخي والإنساني) هــو إنن دائــرة، وهــو لا يتميز عن الزمان الأرسطي أو البيولوجي إلا مــن خــلال كونــه لــيس دوريــاً cyclique: إن الدائرة الهيجلية لا يمكنها أن تدور إلا مرة واحدة.

فى الواقع، إن "الحركة الديالكتيكية" الدائرية - ، هى الزمان، أى التاريخ، والحال أن التاريخ هو التناقض بين الإنسان والعالم (الطبيعي). إن بداية "الحركة"، - هى أن ذلك الذى لا يكون فى حركة مستمرة، هو إذن غياب التعارض بين الإنسان والعالم، أو هو ما يكون ذات الشيء، - إنه غياب الإنسان. والحال، أن هيجل يقول: "إن الدائرة تستلزم بدايتها". أى أن الزمان يستلزم المكان، والإنسان والعالم، وهوية الإنسان والعالم هى سابقة على الإنسان الذى هو غامض وأخرس، لأنه لم يتضمن بعد الإنسان. والحال أن أصل الإنسان هذا لم يوجد لأجل الإنسان، لأن الكينونة من أجل الإنسان، هى كينونة، منكشفة - بواسطة المفهوم، وعندما يوجد انكشاف الكينونة، فإن الإنسان الذى يكشفها عبر خطابه يوجد سلفاً. أما الإنسان - فهو الفعل، أى التعارض بين الإنسان والعالم وتحديداً "الحركة - الديالكتيكية" أو الزمان. إذن فإن للزمان (الإنساني) بداية في العالم: فالتاريخ يبتدئ

في عالم (طبيعي) موجود سلفاً. لكن التاريخ هو تاريخ للفعل الإنساني، وهذا الفعل هو "التقويض - الديالكتيكي" للتعارض بين الإنسان والعالم. وتقويض، التعارض، هو تقويض للإنسان - ذاته، أي التاريخ، وأيضاً للزمان (الإنسساني). إن نهاية الحركة، هي بدورها هوية، تماماً كما كانت عند بدائها. فقط، تستكشف الهوية في النهاية بواسطة المفهوم، إن الحركة - أى التاريخ الذى هـو فـى نهايـة التقدير سيرورة كشف الكينونة بواسطة المفهوم - لا تبلغ erreicht بــدايتها - إنن - إلا في النهاية: فليس إلا في نهاية التاريخ توجد هوية الإنسان والعالم من أجل الإنسان، أو بقدر ما هو منكشف بواسطة الخطاب الإنسان. إن التاريخ الذي ابتدأ لــه إذن نهاية حتماً: وهذه النهاية هي الكشف الاستدلالي لبدايته. (هذه "البداية" بما هيي -كما في عملنا - رغبة، أصل تطور الإنسان authropogéne فإن النهاية هي فهم (إدراك) لهذه الرغبة، كما هي مطروحة في فينومينولوجيا الروح. لكن إذا كانت بداية الإنسان، والتاريخ والزمان، غير موجودة لأجل للإنسان، إلا في نهاية الزمان والتاريخ، فإن هذه النهاية ليست أبداً استئنافاً (بدايـة جديـدة) للإنـسان، ولا مـن الإنسان، ولكنها حقاً نهايته. في الواقع، فإن الهوية المنكشفة للإنسان وللعالم تبطل الرغبة التي هي تحديداً بداية تاريخ الإنسان والزمان. إن دائرة الزمان لا يمكن أن تدور - إذن - سوى مرة واحدة؛ فيكتمل التاريخ، لكنه لا يبتدئ مطلقاً، وبموت الإنسان ولن ينبعث أبداً. (على الأقل بمقدار ما هو إنسان)(2).

لكن بما أن الزمان ليس دورياً cyclique، فهو بالمضرورة دائري دورياً circulaire في النهاية، يتم بلوغ هوية البدء. بدون هذه الهوية (أى بدون العالم الطبيعي) لا يستطيع التاريخ أن يبدأ، فهو لا يكتمل إلا مع بناء هذه الهوية؛ ولكنه بالتالى يكتمل حتماً. إذن، نعود في النهاية إلى نقطة الانطلاق: إلى عدم الإنسان.

أن العلم الذى يكشف كلية الإنسان الكاملة، أى المجرى المكتمل للتاريخ، يجب أن يكون دائرياً، هو أيضاً. وهذه الدائرية الخاصة بالعلم هى المعيار الوحيد لحقيقته المطلقة أى لتطابقه التام مع جملة الحقيقة الواقعة. فــى الواقــع، إذا كـان الواقــع (الإنساني) صيرورة، فإن أيا من كشوفاته المرحلية، أو "اللحظية" ليست صــحيحة بالمعنى الصحيح للمصطلح: أن الواقع بقدر ما "يلغى" بواسطة الفعل فى كل مـرة، فإن المفهوم الذى يكشفه بطريقة صحيحة فى لحظة معينة، يتوقف عـن أن يكــون

صحيحاً حقاً فى لحظة أخرى، أنه ليس سوى مجموع "الحركة"، أى أن المجموع الكامل للتاريخ، للإنسان والزمان هو الذى لا يتغير، إذن إنه ليس سوى جملة الصيرورة Totalité du devenir، التى تظل متطابقة مع ذاتها دائماً، وليس بالتالى، سوى كشف هذه الجملة Totalité الذى صحيحاً حقاً.

إن العالم يجب أن يكون - إذن - دائرياً، وليس سوى العلم الدائري الذي يغدو العلم التام أو المطلق. أن مصدر هذا العلم هو كذلك دليل نهاية الإنسان، التاريخ، والزمان. عندما يشرع الخطاب الإنساني في الانطلاق، من نقطة ما، متقدماً حتماً (وفق الضرورة المنطقية، ثم يعود إلى نقطة انطلاقه، فإنه من الملاحظ أن جملة الخطاب قد استنفاد، واستنفاد الخطاب، هو أيضاً استنفاد للتاريخ، أي للإنسان والزمان.

الكل مثل الزمان، التاريخ والإنسان، أن العلم إنن دائسري، لكسن إذا كانست الدائرة التاريخية، لا تجرى سوى مرة واحدة، فإن دائرة العلم هسى دورة cycle تتكرر دائماً (3). هناك إمكانية تكرار العلم، وهذا التكرار هو نفسه ضروري. فسى الواقع، فإن محتوي العلم، لا ينتسب إلا لذاته: فالكتاب هسو مسضمونه الخساص. والحال، أن مضمون الكتاب ليس منكشفاً تماماً إلا عند نهاية الكتاب، لكسن مسا دام هذا المضمون هو الكتاب، فالجواب بنفسه المعطي في النهاية للسرد علسي سسؤال معرفة ما يكون المضمون، لا يمكن أن يكون شيئاً آخر غيسر مجمسوع الكتساب. وهكذا فبالوصول إلى النهاية، لابد من إعادة قراءة (أو التفكير ثانية في) الكتساب؛ وهذه الدورة ستتكرر دوماً (4).

إنن فالعلم ليس فقط دائرياً، لكنه أيضاً دورياً. والحال أنه في الدورة، يغدو المستقبل أيضاً دائماً ماضياً. إنن ليس هناك أبداً مستقبل حقاً. أي ليس هناك زمان بالمعنى الصحيح للقول، زمان إنساني أو تاريخي. إذا رغبنا في القول بأن الحركة الديالكتيكية للعلم هي زمان، فيلزم القول بأنه زمان دوري، أي زمان بدون أولية المستقبل، أنه الزمان الذي غدا الأبدية، بإيجاز – أنه الزمان البيولوجي لأرسطو. ولهذا فإن "الوجود – الامبريقي" للعلم، ليس هو الإنسان التاريخي، وإنما كتاب مسن ورق، أي كيان طبيعي. الأكيد، أن الكتاب يجب أن يقرأ ويفهم من طسرق البسسر لكي يكون كتاباً، أي شيئاً آخر غير الورق. لكن الإنسان الذي يقرأه لا يبدع شسيئاً

أبداً، ولا يغير أبداً حتى نفسه، فلم يعد أبداً زماناً له أوليسة المستقبل أو التساريخ؛ وبعبارة أخرى فهو ليس إنساناً بالمعنى الأصح للكلمة. فهذا الإنسان هو بسدوره، كائن شبه طبيعي أو دوري، أنه حيوان عاقل، يغير، ويتوالد وهو يظل دائماً مطابقاً لذاته. وهذا "الحيوان – العاقل" هو من يكون "absoluter Geist" الروح الصائر أو الكامل – و – التام، أى الميت.

## ما يلى هو نوع من الخلاصة:

أن هيجل بتلخيص كل ما قاله حول العلاقة بين الروح، أو الكائن – المنكشف – بواسطة المفهوم، والزمان (ص558، 1. 34-559، 1-7) "إذن، في نطاق ما يكون الروح بالضرورة هو هذا التمييز والمفاضلة داخل ذاته – نفسها، فإن جملت كيكون الروح بالضرورة هو هذا التمييز والمفاضلة داخل ذاته – نفسها، فإن جملت Totalité ولاعتراض gegenüber وعي حذاته البسيط – أو – غير المقسم، ومادامت جملة والروح] هذه هي الكيان – المميز – أو – المفضل، فإنها تكون مميزة – أو – والروح] هذه هي الكيان – المميز أو – المفضل، فإنها تكون مميزة – أو محتواها الذي هو الرمان، وفي مفهومها المحض المتأمل (بفتح الميم) حدسياً، الذي هو الزمان، وفي ضرورة [هي أو لاً] داخلية – أو – باطنية ليتمثل darzustellen في بما هو أل – ضرورة [هي أو لاً] داخلية – أو – باطنية ليتمثل darstellung الموضوعي – و المشيأ المكتمل – و – التام، الذي يكون في الوقت ذاته تفكر الجوهر، أي صيرورته [التي تحوله] إلى أنا – شخصي".

هذا النص لا يأتى بأى جديد. لقد سبق أن وظفته من أجل التعليم على النصوص السابقة. بحيث أن كل ما قلته إلى حد الآن يمكن أن يؤخذ للتعليق على هذا النص. إذن فأنا مقتنع بترجمته.

وهذا يسرى أيضاً على العبارة التى تليه، التى يقول فيها هيجل بكل فــصاحة بأن العلم لا يمكن أن يظهر إلا عند النهاية التاريخ، بمعنى أن الحقيقة المطلقــة لا وجود لها، إلا إذا كان للتاريخ نهاية (والمقصود: إذا كان الإنسان فانياً بالأساس).

وهذه ترجمة لهاته العبارة الشهيرة (559، 1. 7-9). "ومن ثم، فمادام الروح لم يكتمل - و - يتم فى ذاته، أى مادام لم يبلغ الكمال - والتمام، بما هو روح العالم [-التاريخي]، فإنه لا يستطيع الوصول إلى كماله، أو غايته الفضلي باعتباره

روح وعي - الذات - [أى الروح الفلسفي]. إن الــ (Wettgeist)، - هو تـــاريخ الإنسانية. أما الــ "Selbst Betwusstsein Gesit" فهو العلم.

أخيراً، ففي ملاحظة نهائية (ص559، 1. 19-2)، يكتب هيجل، ما سبق أن قلته حول الديانة، أو التيو لوجيا، معلقاً على مقطع حسول L'erfahrung: "عبر الزمان، كان مضمون الديانة [المسيحية] معبراً - إنن - عن الروح [الإنساني] قبل العلم [الهيجلي]؛ لكن هذا الأخير، هو وحده [يغدو] المعرفة الحقة، التسى يملكها الروح [الإنساني] عن ذاته أيضاً".

بقدر دوام الزمان، الإنسان والتاريخ، فإن الكينونة المتكشفة تعتبر روحاً متعالياً أو إلهياً. أما إلغاء تعالى الروح (الذي يقود إلى إلغاء التيوطوجيا) فهو ما يطبع نهاية الزمان، التاريخ، والإنسان. لكن عند نهاية الزمان فقط، يتجلي الواقع، فتظهر الحقيقة في تعابير أخرى لأن الروح - الأبدية Esprit - Etesnité هي - في الواقع - نتيجة الزمان والتاريخ: إنها الإنسان ميتاً، وليس الإله منبعثاً. ليس هناك إله متعال حي في السماء، ولكن هناك كتاب كتب بواسطة إنسان حي في العالم الطبيعي.

### هوامش الماضرة السادسة

- 1 على الأقل فيما يخص المسالة التي تعنينا. من جهة أخرى فهذه المسائلة تعبير عن المحتوي الجوهري للفلسفة كلها. إلى حد أنه يمكن أن نقول بأنه لا توجد بـصفة عامـة سوى خمسة أنماط فلسفية رئيسية. بمعنى أنها مختلفة جوهرياً: هناك نمـط مـستحيل (الإمكانية 1: بارمنيدس سبينوزا)، وهناك ثلاثة أنماط ممكنة نسبياً، ولكنها غير مقتعة (الإمكانية 2: أفلاطون، أرسطو، كانط): ثم نمط حقيقي تتبين تطويره، وتحقيقـه، لأنــي اعتقد شخصياً بأنه لم ينجز بعد (هيجل وهيجر يمثلان هذه الإمكانية 3).
- إنه من البديهي أن النوع الثاني (الحديث) لا يمكن أن يتنوع بنفس طريقة النوع الأول (القديم)، لأنه لا يمكن أن يحوز الزمان في الأبدية، ولكن هناك فلاسفة مسيحيون قد اثبتوه أما بوسيلة صورية، أو افتراضية، أو أنهم يقومون باللعب بالكلمات الفارغة المعني، أو أنهم بدون تقدير وعن غير قصد حققوا النمط الهيجلي (أو الإلحادي) للفلسفة.
- 3 بصفة عامة، أنه مخطط لكل معرفة توحيدية لاهوتية؛ أى لكل معرفة تقر بتعال واحد،
   ويمتعال محيد. ويمكن أن نقول بأن أى فلسفة تعرف بالتعالي: ما عدا (النزعة الإيمانية)

- Acormisme، لبارمنيدس سبينوزا (الإمكانية 1) والنزعـة الإلحاديـة Acormisme لهيجل. (الإمكانية 3).
- 4 بالنسبة الأفلاطون فالاتجاه الصوفي هو أكثر وضوحاً: في Evayaoóy "بنكشف" في وعبر التأمل الصامت.
  - 5 ولكن المسيحي يعتقد أن الأمر الإلهي مطابق للعقل الإنساني.
- 6 في الواقع، إما هذه الكلمة ليس لها معنى، أو أنها السلبية التي تطرق إليها هيجل، وقد اكتفى ديتارت وكانط بملاحظتها دون الحديث عنها بوضوح.
- 7- إن هيجل يرى بأنه يصح قلب هذا الإثبات عند قولنا: إن كانناً حراً يستطيع وحده الـتكلم،
   ولكنه هو أيضاً يحتفظ بالعلاقة الدقيقة بين الكلام والحرية.
- 8- وهذا التصور وتوضح أيضاً في دوجما الخطيئة الأصلية: ففي أدم الإنسان الكامل وقسرر بحرية مرة واحدة وإلى الأبد. فالفعل هذا داخل الزمان، ولكنه لا يتعلق بالزمسان، فهسو متعلق بالمشيئة الأبدية لله، هذا الله الموجود خارج الزمان. وبالنسبة لحرية الإنسان يقال على الخصوص، إنها حجرة عثرة لكل تيولوجيا، خاصة التيولوجيا المسحية، وعلى الرغم من أن الاصطفاء الإلهي هو "شراكة" مع الإنسان، فإن الأفعال الإنسسانية تخسضع للمساءلة من طرف الله بالتحديد! وتظل هذه الحرية فعلاً يتيماً، متوضعاً خسارج الزمسان متعلقاً بالأندة.

### هوامش الحاضرة السابعة

- 1 كما هو الشأن عند هيجل.
- 2 بينما يرى هيجل بأن المسار وحيد.
- 3 أفلاطون يقبل هذا: فالواحد متعذر الوصف.
- 4 كما أنه توجد، حسب الملاحظة الدقيقة لديكارت، حركات غير زمانية.
- 5 بالنسبة الأفلوطين، فإنها لا تستطيع أن تكون محمولات للواحد. ولكنها تستطيع أن تكون الواحد الذي يوجد، فهي بمثابة الأقنوم الثاني hypostase: العقل، أو الكسموس العقلي.
- 6 فى الواقع، فإن مطابقة النقطة أ بالنقطة ب، معناه الانتقال من أ إلى ب، وبصفة عامسة فمطابقة شينين مختلفين، يعنى بأن نفس الشئ الواحد هو الذى تغير، وليس الزمان إلا المجموع. اللامتناهى لكل مماثلات (تطابقات) المختلف، أى لكل التغيرات كيفما كان حالها.
- 7 لا يكفى هندسة الفيزيقا، كما هو الأمر بالنسبة لأفلاطون أو ديكارت، فمسن السلارم أيسضاً هندسة فكر الفيلسوف الذي يقوم بهذه الممارسة الهندسية، يعنى إقصاء الزمسان عسن هذا الفكر ذاته، لكن هذا شئ مستحيل "فمولد الضغط الكونى" في الفيزيساء النسسبية الحديثة هو مثال لمعرفة لا زمنية: فكل المحتويات تضحي أولية "معطاة" بشكل تزامنسي

فى هذه الصيغة. ولكن حتى ولو كان هذا الضاغط ممكنا، فهو ليس إلا "الغوريتم". وليس خطاباً: ولكل فكر استدلالى Discourive يتطور بالضرورة فى الزمان لأن حمل المحمول Prédicat إلى المسند إليه (الموضوع) هو قبل كل شئ فعل زماتي.

### هوامش الماضرة الثامنة

- المطابقة بين الزمان والمفهوم تعود إذن إلى فهم التاريخ بوصفه تاريخاً للخطاب
  الإنساني الذي يكشف الكنن. ونحن نعلم بالفعل أن الزمان الواقعي بالنسبة لهيجال، أي
  التاريخ الكوني هو في نهاية التقدير تاريخ الفلسفة.
- أنه قد يكون من المتعزر بالفعل عدم تمرير الزمان داخل الطبيعة، لأنه ليس من المحتمل سوى نادراً بأن الحياة (البيولوجية) هي ظاهرة زمانية أساساً.
- 3 وهذا في رأين الخاص، خطأه الأساسي، لأنه إذا كانت الحياة ظاهرة زمانية، فإن الزمان البيولوجي له بكل تأكيد بنية أخرى غير الزمان التاريخي أو الإنساني، ويظل السؤال هو في معرفة كيفية تعايش هنين الزمانين، وأنهما من المحتمل أن يتعايمها مسع زمان كوسمى أو فيزياني بختلف عنهما من خلال بنيته.
- 4 يمكن القول بأن الزمان الذي يتصدره الحاضر قد يكون الزمان الكوسسمى أو الفزيساتي، في حين يغدو الزمان البيولوجي موسوماً بأولية الماضي. ويبدو جيداً بسأن الموضوع الفزياتي أو الكوسمي ليس سوى مجرد حضور (Gegenwart)، بينما الظاهرة البيولوجية الأساسية هي احتمالاً الذاكرة بسائمعني الواسسع، وأن الظاهرة الإسسائية خصوصاً هي بدون شكل تطلع (استشراف). ويمكن بالإضافة إلى هذا، أن تكون السصيغ الكوسمية والبيولوجية للزمان غير موجودة بوصفها زماتاً، إلا بالنسسبة للإسسان، أي للزمان التاريخي.
- 5 يتطق الأمر على المستوي الانطولوجي بدراسة العلاقات بين الأطروحة: ونقيض
   الأطروحة: السلب والتركيب = الجملة المتعضية. ولكن أتحدث عن ذلك.
- 6 أن رغبة الشرب هي غياب للماء؛ لكن نوع هذه الرغبة (العطش) محددة لا بالغياب بقدر ما هو كذلك. ولكن بواسطة حدث هو غياب الما. (وليس شيئاً آخــر)، وهــذه الرغبــة تتحقق عبر تفي الماء الواقعي (في فعل الشرب).
- 7 فى الواقع، قلنا بأن لحظة ما هى تاريخية" عندما يباشر الفعل منجزه لخدمة الفكرة بأن العامل يتكون عن المستقبل (بمعنى لخدمة مشروع (استشرافي)). حين يتم قرار خوض حرب قادمة الخ. عندما يتم التصرف إذن لخدمة المستقبل، ولكن من أجل أن تكون اللحظة حقاً تاريخية" يلزم أن يكون هناك تغير، يلزم بعبارة أخرى، بأن يكون القرار سالباً بالنسبة للمسلم به (المعطى). وباتخاذ القرار من أجل الحرب القادمة يكون قد اتخذ

ضد السلام السائد. وعبر اتخاذ القرار من أجل الحرب الآتية، يحول السلام إلى مساض. والحال أن الفعل التاريخي الحاضر المنطلق عبر فكرة المستقبل (عبر المشروع). قد حدد بواسطة هذا الماضي الذي خلقه: فإذا كان السلام آمنا وممجداً فإن النفى السذى أقسصى (السلام) في الماضي هو فعل ناتج عن أحمق أو مجرم، أما إذا كان السلام مخزياً، فإن إقصاءه / تقويضه هو قرار نبيل ومشرف لرجل الدولة إلغ.

لناخذ كمثال على الحظة تاريخية حكاية "روبيكون" "Rbuicon" -، ما الذي يوجد في الحاضر بتعبير أدق؟ إنسان يتنزه ليلاً على ضفة نهر صغير، ويعبارة أخرى فإن هذا شيء أكثر سخافة، فلا شيء تاريخي". وحتى إذا كان هذا الشخص المتحدث عنه هـو القيصر، فإن الحدث يكون خالباً من "التاريخي" إذا كان القيصر يتنزه هكذا وحيداً بسبب أرق ألم به. إن اللحظة تغو تاريخية، لأن المتنزه في الليل يفكر في انقلاب الدولة، فسي الحرب الأهلية، في غزو روما، وفي الهيمنة العالمية، بلي لأن هناك مشروعاً للفعل بمسا أن كل ذلك مازال في المستقبل (لم يحصل بعد) وهذا ما يجب التأكيد عليه، فالحدث المطروح للمناقشة لن يغدو – إنن – تاريخياً، أن لهم يكسن هنساك حسضور واقعسى (Gegenwast) للمستقبل في العالم الواقعي. (وقبل كل شيء فذلك الحضور يجب أن يكون متصورا في دماغ القيصر). إذن فالحاضر ليس تلريخياً" إلا لأن في داخله علاقــة بالمستقبل، وبدقة أكثر لأنه وظيفة للمستقبل (القيصر يتنزه لأنه يفكر فسى المسستقبل). وعلى هذا النحو يمكن أن نتحدث عن أولية المستقبل في الزمان التاريخي. لكن هذا لا يكفى لنفترض بأن المتتزه مراهق روماتي يحلم بالهيمنة العالمية، أو هو شخص مصاب بجنون العظمة "megalomane" - بالمعنى الاكلينيكي للكلمة - يعد مشروعا يكون مطابقاً ومضافاً إلى مشروع القيصر. فمنذ البداية سيغدو التنزه متوقفاً عـن أن يكـون "حدثاً تاريخياً".

فالقيصر الذي يفكر وهو يتجول في مشروعه (أو "يقرر" محولاً "الفرضية" بدون أية علاقة محددة بالزمان الواقعي – التي "مشروع ملموس للمستقبل"). لماذا؟ لأن للقيصر إمكانية تحقيق الخطط (لا اليقين النام، لأنه لن يغدو هناك أبسداً منستقبل ولا مسشروع حقيقي). والحال أن هذه الإمكانية، هي كل ماضيه، وماضيه فقط، الذي يضمنها، فالماضي أي كل أفعال الصراع والعمل المنجز في أزمنة حاضرة لخدمة المشروع، يعنى المستقبل. وهذا الماضي هو الذي يميز المشروع مجرد "حلم" أو عن "يوطوبيا" Utopie. بالتالي فليست هناك "لحظة تاريخية" إلا هناك، حيث الحاضر ينتظم خدمة للمستقبل، بشرط أن ينخرط المستقبل داخل الحاضر، نيس بطريقة مباشرة، (حالمة اليوتوبيا: vermittelt الماضي، ولكن بقدر ما هي خاضعة لمباشرة vermittelt الماضي،

9 - لقد قلت سابقاً بأن الرغبة، يعنى الزمان، هي تقب (هوة)، والحالة هذه، لكي يكون هناك

- ثقب، لمن اللازم أن يكون هناك مكان حيث يوجد الثقب.
  - 10 نو أبعاد أربعة.
- 11 إذا كان هناك من زمان، فإنه الزمان البيولوجي، الزمان الداترى لأرسطو، إنه "الأبدية" في الزمان، إنه الزمان الذي فيه كل شيء يتغير من أجل أن يظل ذات الشيء.
- 12 هكذا فإن شجرة زيتون زمان بيرقليس Périclés هى نفسها الزيتونة التى فــى زمــان Vémizélos لكن يونان بيرقليس ماض لن يغدو حاضراً أبداً. أما فينيزيلــوس فيمثــل بالمقارنة مع بيرقليس مستقبلاً، لم يصبح قطعاً ماضياً.
- 13 المفهوم الهيجلي مطابق للزمان الهيجلي، ولا يمكن أن يطابق المفهوم ما قبل الهيجلي، بالزمان ما بعد الهيجلي، ولا أن يطابق المفهوم الهيجلي للزمان ما قبل الهيجلي، ولا المفهوم كما بعد الهيجلي بالزمان الهيجلي.
- 14 لنلاحظ مع ذلك بأن إدراكاً مفاهيمياً أو "علمياً" للكلب يؤدى في الواقع، طال الأمسر أو قصر، إلى تشريعه.
- 15 إذن: بالنسبة إلى أرسطو ليس هناك "مفهوم كلب" إلا لأن هناك كلباً حقيقياً وأبدياً، لمعرفة الجنس "كلب" الذي يوجد دائماً في الحاضر، أما بالنسبة لهيجل فعلى العكس، فليس هناك المفهوم "كلب" إلا لأن الكلب الحقيقي كانن زماتي، أي كيان متناه أساساً أو فان، كيان ينعدم في أية لحظة: والمفهوم هو المثبت الداتم لهذا التعيم للواقع المتحيز مكانياً، وذلك التعديم ليس نفسه شيئاً آخر غير الزمان وبالنسبة لهيجل أيضاً فالمفهوم هو شيء يثبت (بشكل داتم أبدى إذا رغبنا القول، لكن بمعنى دوام الزمسان وبقاؤه). وبالنسبة له فإن المفهوم "كلب" فقط الذي يثبت بقاءه (المفهوم أي السلب الزمني للكلب الحقيقي، وذلك التعديم يدوم فعلياً بقدر ما يدوم الزمان، مادام الزمان هو هذا التعديم بقدر ما هو كذلك)، بينما بالنسبة لأرسطو فإن الكلب الحقيقي هو من يثبت بقاءه (أبدياً بالمغنى الدقيق، مادامت هناك عودة أبدية) على الأقل بقدر ما هو جنس. ولهذا يفسس هيجل ما لم يستطيع أرسطو تفسيره، لمعرفة حفظ البقاء (داخل وخلال الإنسان) المفهوم حيوان مثلاً، بنتمي إلى جنس منقرض.
- 16 لقد رأى كاتط سابقاً بأن المعرفة المفاهيمية تتضمن الذاكرة، ويثبت هيجل هذه الفكرة (الافلاطونية في التحليل الأخير). وبالنسبة لهيجل أيضاً فبإن البسبة لهيجل أيضاً فبإن البسبة لهيجل أيضاً فبإن السبطان الواقع الموضوعي المنجز في وعبر المفهوم الذي يكشف هذا الواقع الموجود في الأنا، هو كذلك Erunnerung، بمعنى الذكرى، والحال أنه لا توجد ذاكرة إلا بقسدر ما هنالك زمان، حيث الواقع الحاضر ينعم في مواجهة اللاواقع المنسصرم. وبسصفة عامة، فهيجل في نظريته للمفهوم، يوضح بدقة فقط النظرية الكاتطية حول التخطيطيسة Schematismus بالنسبة لكاتط فإن المفاهيم (=المقولات) تنطبق على الوجود المعطى Schénan لأن الزمان يعطيها الخطاطية Schénan أي التوسيط أو "الواسيطة"

(يسميها هيجل Vermittlung). لكن هذه الواسطة هي غير فعالة فالزمان هو تأمل، حدس، Anschung أما عند هيجل، فطى العكس من ذلك. فالواسطة فعالة؛ إنها الفعل السالب للمعطى، حيوية الصراع والشغل. والحال أن سلب هذا المعطى لـ Sein الوجود أو 'الحاضر' هو الزمان (التاريخي). والزمان (التاريخي) هو هذا السلب الفعال. إذن فإن الزمان، عند هيجل كما هو الشأن عند كانط، هو الذي يسمح بانطباق المفهوم علسى الكانن. ولكن بالنسبة لهيجل فهذا الزمان الوسيط للفكر المفاهيمي هو "متجسد": إنسه حركة Bewegung، و "حركة" دوالكتوكية، أي أنه بدقة فعال، وبالتسالي فهسو سسالب، محول (للمعطى)، مبدع (للجديد). إذا كان الإنسان يقدر أن يفهم (يكشف) الكانن عبر المفهوم، فلأنه يحول الكانن المعطى لخدمة هذا المفهوم، (الـذي هـو مـشروع إذا)، ويصيره مطابقاً. والحال أن تحويل الكانن (المعطى) لخدمة هذا المفهوم – المشروع، هو بالتحديد الفعل الواعى والإرادي. بالنسبة لكانط فإن الكانن مطابق للمفهوم، و"التوسسط" عبر الزمان يسمح فقط بالمضى من الواحد نحو الآخر، بدون تغيير أي مسن الواحد أو الآخر. ولهذا فإن كانط لا يستطيع أن يفسر لنا هذا التطابق بين المفهوم والزمان: إسه بالنسبة لله مسلمة donnée، أي صدفة متعاليسة fälligkeitit. وعلى العكس من ذلك يفسر هيجل هذا التطابق (السذى هسو سسيرورة تشكل) من خلال الطولوجيته الجدلية: الكانن يصير مطابقاً للمفهوم (في نهاية التاريخ) عبر المجموع المكتمل للفعل النافي الذي يغير الكانن لخدمة هذا المفهوم نفسه. إذن بالنسبة لكانط فإن الزمان هو "خطاطة" وحدس غير فعال، أما عند هيجل فهـو "حركـة" و"فعل" واع وإرادي. ومن ثم فالمفهوم أو القبلي، هو عند كانط "فكرة" تسمح للإلسسان بمطابقة الكان المعطى dooné ، بينما المفهوم القبلى عند هيجل "تزوع" يسمح للإسان بتغيير الكانن المعطى، وجعله مطابقاً.

17 - على المستوى الانطولوجي، فإن هذه الملاحظة "الميتافيزيقية" أو "الكوسمولوجية" تعنى: أن الكانن من اللازم أن تكون له بنية ثالوثية، فهو التأليف أو المجموع الدى يجمسع "الأطروحة" أو "الهوية" بالنقيض. (وحضور سلب الكانن هذا، داخل الكانن الموجود هو بالتحديد الزمان). ومن أجل فهم جيد لتطابق المفهوم بالزمان، فإته من الضروري إتباع ما يلى: لنضع مفهوماً للكانن. أى لعموم ما يوجد. فما هو الفرق بين المفهوم "الكانن هذا وبين الكانن ذاته؟ فمن زاوية المضمون، فإتهما متطابقان، مادام لسم ينهجسا أى تجريد". ومع ذلك، فعلى الرغم مما فكر فيه بارميندس، فإن مفهوم "الكانن" لسيس هو الكانن" (وإلا فلن يكون هناك خطاب، ولن يغدو المفهوم اللوغوس). ما يميز الكانن عن مفهوم "الكانن" هو وحده كينونة الكانن "موجود" حاضر من خلال مضمونه، أى بقدر ما هو معنى لمفهوم الكانن" بطرح الكانن عن الكينونة: معنى لمفهوم الكانن". ولذن يتم الحصول على مفهوم "الكانن" بطرح الكانن عن الكينونة:

الكينونة ناقص الكانن تساوى مفهوم الكينونة (ولا تساوى "العدم" أو "الصفر" لأن سلب "أليس عدماً، ولكنه "لا - أ" أي "شيء ما"). والحال أن هذا الطرح من الوهلسة الأولسي متناقض، بل هو "مستحيل" فطرح الكاتن عن الكينونة هو في الواقع شيء "عادى": إنسه يحصل حرفياً في كل لحظة، وهو يسمى "الزمان"، لأن الزمان هو الذي ينزع عن الكاتن (أى عموم ما يوجد في الحاضر)، كينونته، بجعله يمضى نحو الماضى، حيث الكهان لا يوجد (أبدا). لكن لكي يكون هناك زمان، فمن اللازم أن يكون هناك "ماض" (فالحاضــر المحض، أو "الأبدي" ليس زماتا): فالماضي والكانن الذي غرق داخل الماضي (الكهان المنصرم) ليسا إنن عدمين، إنهما "شيء ما"، والحال أنه ليس هناك شيء مسا إلا فسي الحاضر. ولأجل أن يكون شيء ما، فإن الماضي، والكانن المنصرم يجب أن يصانا داخل الحاضر مع كونهما متوقفين عن الحضور. وحضور الكائن الماضي هو المفهوم "كساتن" أى الكينونة التي اتتزع منها الكاتن بدون تحويله إلى عدم محض. إذن فمفهوم "كاتن" هو تذكر" الكينونة، (بالمعنى المزدوج: إنه الكان الذي "يتذكر"، ويتذكر كينونته). لكسن على المستوى الذي توجد فيه، فإننا لا نتكلم عن اذاكرة والذاكرة التي تمعنا فيها تسمى ترمان" أو ترماتية temparalite بالتحدي، - هذا الوسيط العام للكان (حيث هناك للحاضر شيء آخر: الماضي - والمستقبل، لكنني لن أتحدث هذا عن المستقبل). إذن: إذا كان هناك مفهوم "كاتن" فلأن الكاتن هو زماتي (ويمكن أن نقول بأن المفهـوم هـو الزمان، أي التواجد المشترك للحاضر والماضي). والحال أنه من البديهي بان الكاتن "مطابق" للمفهوم "كانن" مادام هذا هو الكينونة ذاتها ناقص الكانن. ويمكن أن يقال إذن بأن الكينونة هي كانن مفهوم "كينونة". ولهذا فإن الكانن الذي يوجد في "الحاضر" يمكن ا أن يدرك أو يكشف عبر المفهوم. أو بدقة أكثر، فالكلتن يدرك في أية لحظـة لكينونتـه: فالكانن ليس هو فقط كانن، ولكنه أيضا "حقيقة" أي تطابق للمفهوم والكينونة. وهذا أمر سهل. ويتمحور السؤال كله حول معرفة مصدر الخطأ. ومن أجل أن يكون ممكناً، يلــزم فك المفهوم عن الكانن، وجعله مضاد له. إن الإنسان هو الذي يقوم بذلك، أو بدقة أكثر، فإن الإنسان هو المفهوم منفصلا عن الكينونة، أو بالأحرى، إنه الفعسل الذي يفسصل المفهوم عن الكينونة. وهو يقوم بذلك عبر الضدية - السالبة، أي عبر الفعل، وهنا يتدخل المستقبل (المشروع)، هذا الفصل يعادل "لا تطابق" inadequation (بالمعنى العميق لـ : errare humanument)، ويتوجب من جديد النفى أو التصرف من أجل الوصول إلى التطابق بين (المفهوم = المشروع) والكانن (وقد عاد مطابقاً للمسشروع عبر الفعل). بالنسبة للإنسان فمطابقة الكينونة والمفهوم هي إذن سيرورة bewegung والحقيقة wahrheit هي نتيجة. ووحد ما "تتيجة السيرورة" فإنه يستحق اسم "حقيقــة" (منطقية)، لأن هذه السيرورة وحدها هي اللوغوس أو خطاب (فالكانن قبل سلبه بواسطة الإنسان، لا يتكلم، لأن المفهوم منفصلاً عن الكينونة هو السذى يوجه فسى الكلمة أو

- اللوغوس، أو يقدر ما هو كلمة لوغوس). هيجل يقول كل هذا في معرض مستخل الفينومينولوجيا اذى يمنح مفتاح فهم نسق فلسفته كله. (290، 1، 26-30، 1، 15) أنظر الملحق الثاني.
- 18 لأن الفهم الديالكتيكي" ليس شيناً آخر سوى الفهم التاريخي أو الزماتي للواقع. يكشف الديالكتيك البنية الثالوثية للكينونة. وبعبارة أخرى، ففي وعبر جدليته، ينكشف الواقع ليس الديالكتيك البنية الثالوثية للكينونة. وبعبارة أخرى، ففي وعبر جدليته، ينكشف الواقع ليس subsoecie aetermitatis، أي خارج الزمان أو بقدر ما هو مماثل لذاته دائما، ولكن كحاضر يتموضع بين الماضي والمستقبل، أي كحركة مبدعة، أو كنتيجة لها مشروع، وكمشروع تكون له نتيجة نتيجة تتولد عن مسشروع، ومسشروع متولد بواسطة نتيجة، وباختصار، فالواقع ينكشف في حقيقته لديالكتيكية كتركيب أنظر الملحق الأول.
- 19 شخصياً لا اعتقد بأن هذه النتيجة ضرورية. ولا أرى أى مانع للقول بأن العالم الطبيعى يتوارى عن الإدراك المفاهيمي. في الواقع، فإن هذا يدل فقط على أن وجود الطبيعة بنكشف من خلال اللوغاريتم الرياضي مثلاً، وليس من خلال المفاهيم، أى من خلال للوغاريتم الرياضي مثلاً، وليس من خلال المفاهيم، أى من خلال كلمات لها معنى. والحال أن، الفيزياء الحديثة تتوصل إلى هذه النتيجة: فلا يمكن الحديث عن الواقعة الفيزيائية دون تناقضات، فيمجرد الانتقال من اللوغاريتم إلى الوصف اللغوي، يتم الوقوع في التعارض (جسيمات موجات مثلاً). ليس هناك إنن الخطاب مستشكفاً الواقع الفزيائي أو الطبيعي. هذا الذي لا ينكشف للإنسان إلا بواسطة الصمت المبين باللوغاريتم (كما سبق لجليلي أن قدمه). لا يمكن مفاهيمياً وديالكتيكياً فهم الكتروناً. الخ، ولكنها خشب، حجر، فهناك أشياء أن لم تكن حية، بنفسها، فهمي على الأقل موجودة على سلم الحياة، (والإنسان بوصفه كانناً حياً). والحال أن اللوغاريتم باعتباره غير زماني، لا يكشف الحياة. ولكن الديالكتيك لا يقوم بهذا بناتاً. إنه من الممكن القيام بتركيب أفلاطون (في البنية التحتية الرياضية، بل حتى هندسة العالم) مع تصور أرسطو (في بنيته البيولوجية) ومع تصور كانط (في بنيته الفزيائية، بما فيها الدبناميكية)، محتفظين بالديالكتيك الهيجلي لأجل الإنسان والتاريخ.
- وهكذا فإن تزعة التشبيه الإلهي "anthropo-Theisme" ليست سوى تعيير مجازي، أى ديالكتيكي، يكشف عن الإنسان المتناهي أو الفاتى، هذا الكان ليس إذن كاننا إلهيا، إنه بالأحرى الكانن الإنساني، لكن الإنسان لا يستطيع معرفة الكينونية إلا بشرط معرفة الكانن الفاتي.

#### الهوامش الحاضرة التاسعة

- أي الحقيقة أن كلمة (لوغوس) ستنفصل في نهاية الزمان عن الإنسان، وستوجد --امبريقياً ليس أبداً في صيغة حقيقة - إنسانية، ولكن في هيئة كتباب -، هذه الواقعة تكشف محدودية الإنسان الجوهرية وليس فقط أى إنسان كيفما كان يموت: إن الإنسسان يموت بوصفه إنساناً. إن نهاية التاريخ هي موت الإنساني بالمغي الخاص، بعد هذا الموت يبقى ما يلى: أولاً أجساد حية لها هيئة إنسانية، لكنها منزوعة السروح، أي الزمان، أو القدرة على الإبداع؛ ثانياً: روح - يوجد - امبريقياً، لكنه في هيئة واقعسة لا عضوية، غير حية: وبقدر ما هو كتاب، لا يتمتع حتى بحياة حيواتية، فإته لا علاقة لــه مع الزمان. فالعلاقة بين الحكيم وكتابه هي إذن مماثلة جداً لتلك التسي تسريط الإسسان بموته. إن موته جد خاص، إنه ليس موت الغير، لكنه خاص - فقط - في المستقبل، لأنه من الممكن القول: "سأموت"، وليس "لقد صرت ميتاً". وهذا ينطبق على الكتاب، إنه أثرى الخاص، وليس أثر الغير، فالسؤال يتعلق بذاتي، وليس بسواي. لكنني لـست فسي الكتاب، ولست هذا الكتاب إلا بقدر ما أكتبه، وأتشره، أي بالقدر الذي مسا يسزال فيسه مستقبلًا (أو مشروعا). وبمجرد ما يصدر الكتاب، إنه ينفصل عنى. إنه يتوقف عن أن يكون أناي، كما هو الشأن بالنسبة لجسدي الذي يتوقف عن أن يكون أناي بعد موته. أن الموت هو أيضاً لا شخصى impersonnel وهُو أَلدى، أي لا إنساني، وما هـو لا شخصى، أبدى، ولا إنساني، هو الروح المتحقق بالكامل في وعبر الكتاب.
- عند الانتقال إلى المستوى الانطولوجي، يمكن القول بأن وحدانية الدائرة تـصدر عـن حقيقة كون الكائن (الذي يتضمن الإنسان) يتضمن نقـيض الأطروحـة. أو الـسلب، إن الحياة البيولوجية تنبثق بواسطة التناقض؛ والتاريخ ينـشأ عـن الـسلب، ولـذا فمـن المستحيل إعادة صنع التاريخ لأن كل تقدم تاريخي هو سلب لمـا يكـون، ومـا كـان. والتاريخ يتقدم بقدر ما هنالك إمكانية (محققة) للنفي، لكن عندم تنعدم هـذه الإمكانيـة، فإن التاريخ سيتوقف نهائياً.
- 3 ليس هناك فى العلم ضدية أبداً: أن المعرفة المطلقة لا تقوم بتعديل الكينونة التى تكشفها. لأنها لا تولد إلا فى اللحظة التى يكون فيها الإنسان مقتنعاً راضياً بما هو موجود وبالتالى فهو لا يبادر بأى شيء مطلقاً.
- 4 في المنطق، تنكشف الكينونة أخيراً بوصفها فكرة. فالجواب النهاتي لسؤال: "من هي الكينونة?" هو إذن 'الكينونة هي الفكرة". ولكن إذا طرح السؤال: "ما هي الفكرة?" فيلزم الرد بأتها "هي الد بأتها "هي الله Sein الذي هو الله Nichts" يعني بأتها الله الله الخري وبعبارة أخرى يجب إعادة قراءة المنطق. (كتاب المنطق Logik لهيجل". (1) الوجود.
   (2) العدم. (3) الفكرة.

- \* هذه ترجمة للمحاضرات من السادسة إلى التاسعة لكوجيف، وهى تتمة لتفسير الجزء الثانى من الفصل الثامن من كتاب فينومينولوجيا الروح لهيجل، وقد ترجمت عن كتاب مسدخل لقراءة هيجل. أما عنوان هذه المحاضرة التاسعة فهو مصاغ من عندنا. لأن محورها هو نهايسة الزمان والتاريخ، وموت الإسان، أرتأينا أن نوضع أهم المصطلحات الواردة فسى هذا السنص المترجم وذلك لتقريب القارئ من القراءة الفلسفية الكوجيفية:
- acosmisme: النزعة اللاكونية أو مذهب الحلال الكون، وهو مصطلح أطلقه هيجل علسى نسق فلسفة سبينوزا، ويعنى أن الكون لا يتحد بالله كما هو الأمر في مذهب وحدة الوجود، بل يتلاشى ويتحلل في الله المطلق الوحيد.
- Anschung: لفظ ألماني يقابله بالفرنسية intuition وبالعربية الحدس، وفي ترجمة عبد الرحمن بدوى "العيان والحدوس هي أساسية عند كانط تقترن بالمفاهيم، وعبارة كانط تلخيص مجمل الفلسفة النقدية: "المفهوم بدون حدس فارغ، والحدس بدون مفهوم أعمى".
  - archetype: نموذج (مثال) أصلى والمراد به هنا العقل الأصلى.
- Begriff: لفظ الماني يقابله Concept وهو المفهوم أى المعنى الذهني المجرد، أو المعنى الذهني المجرد، أو المعنى الكلي، ويترجمه موسى وهبه بأفهوم. على وزن أفعول رافضاً ترجمة هذا المعنى بمفهوم الذي أعاده إلى لفظ آخر هو der unmfang المقابل للماصدق بإزاء der unmfang ومع ذلك فقط أخذنا هنا بمصطلح مفهوم لأنه أكثر دقة وتعبيراً عن المعنى الكلي. ولم نأخمذ أيمضاً بترجمة مصطفى صفوان الذي اختار لفظ "التصور" للتعبير عمن Begifr. أنظم ترجمتم للفينومينولوجيا تحت عنوان "علم ظهور العقل" دار الطليعة.
- Bewusstsein: كلمة الماتية وتعني عند هيجل "الوعي" فحسب، وهــو لحظــة أولــى مــن لحظات تطور الوعي: حيث يكون الموضوع في تعارض مع الأنا، وهذه الأنا هي فــى وضــع متأثر اتفعالي Passive حيث الأشياء وتعييناتها توجد في المعرفة، ومن الممكــن تمامــا أن تعتبر قائمة في ولذاتها خارج الوعي، فهي معطاة للوعي تحت شكل مادة. وهنا يرى هيجــل أن محض الوعي الحسي هو اليقين المباشر بموضوع خارجي، والتعبير عــن هــذا الطــابع المباشر لمثل هذا الموضوع هو: إنه، وهذا، ceci، الآن حسب الزمان، و"هنا" حسب المكــان مختلفاً عن أية موضوعات أخرى وبالتمام معرفاً في نفسه. أنظر هيجــل مختــارات إليــاس مرقص ج م ص8).

أما المرحلة الثانية للوعي فهي المعبر عنها باللفظ الألماني Selbstbewutsein أما المرحلة الثانية للوعي فهي المعبر عنها باللفظ الألماني هو. أما = أما أو أنا وعي الذات. حيث الأما يقبض على ذاته، وتعبير هذه الواقعة حسب هيجل هو. أما = أما أو أنا" وهنا على العكس الوعي فحسب يضحي الوعي فاعلاً موثراً سواء في تجاوزه كون الموضوعات في وضعها إزاء صورة نفسه؛ أو نحو جعل نفسه صالحاً خارجياً، متخذاً بذلك موضوعية ووجوداً جلياً. وذلك ضمن الصيرورة التي بها وعي الذات يعين ويتعين ولوعي الذات ثلاث مراحل وهي: 1 - الرغبة من حيث هو في علاقة مع أشياء أخرى، 2 - العلاقة الوساطية

بين السيد والعبد، من حيث هو ينتسب إلى وعى ذات آخر غير متماثل معه. 3 – وعى السذات العام الذى يتعرف على ذاته فى وعي – ذات أخرى، وهو متماثل مع هذه السوعي (بسالجمع). ويترجم موسى وهبه هذا الوعى بالذات بالاوتعاء (أنظر مقدمة نقد العقل المحض لكاتط).

وللإشارة فالمرحلة الثانية للوعى عند هيجل هى العقل (الفكر) بما هو وحدة عليا للوعى ووعى الذات لمعرفة موضوع ومعرفة الذات. (أنظر كوجيف المدخل لقراءة هيجل. المقدمة ص11 وما يليها).

- Donné : أولى ما يدرك مباشرة دون عملية التأليف. أما بوصفه معطى أول لقضية يفترض فيها أن تكون معلومة فهو مسلمة.
- Ethique: الاتيقا، وارتأينا ترجمتها هنا بس "الاثيقا" للتمييز بينها وبسين الأخسلاق Lamorale. وهي مبحث فلسفي يتناول الأحكام التقويمية المتطقة بالكائن الإنساني، وهسي عند سبينوزا متداخلة بمبحث الأنطولوجيا الميتافيزيقي الذي يعيد تقويم مفاهيم كلية "الله، الطبيعة، الحرية الإنسانية" وفق منهج هندسي دقيق. وأهم ما تتميز به عند سسبينوزا هسو إعادتها للتفكير الفلسفي في البناء النسقي للوجود، الذي يرتد بكل مكوناته إلى فكرة كلية وحيدة هي الله بوصفه هو الطبيعة ذاتها، الأبدية الأحدية الثابتة خارج الزمان. وهنا يكمن سر إطلاق هيجل على ايتيقا سبينوزا مصطلح النزعة اللاكونية. لأنها لا تثبت إلا الله بدون عالم أو إنسان.
  - Hypothétique: افتراضى، ما يتطق بقضية غير يقينية.
- Montheisme: النزعة التوحيدية نقيض نزعة التعدد الألوهي أو "السشرك بمعنسى دينسي صرف" ومفادها أن هناك إلها واحداً فقط لهذا العالم.
- Pantheisme: مذهب وحدة الوجود: ومفاده أن الله والوجود يشكلان حقيقة واحدة كما هو الشأن عند المتصوفة.
- Scheme: شيمة تخطيط ذهني متوسط بين الإدراك الجزئي الواضح والمعنى المجرد، وهـو في فلسفة كالط ما يسمح للذهن بالانتقال من الإدراك الحسي إلى الإدراك العقلي، ويقترح موسى وهبه لفظ شيامة مقابل Der schematismus (انظر مقدمـة ترجمـة نقـد العقـل المحض) ص12.
  - Théisme: النزعة الألوهية (التأليه).
    - Théiste: تأليهي.
  - Théologie: تيولوجيا مبحث ميتافيزيقي في وجود الله وصفاته وعلاقته بالوجود والكانن الإنساني.
    - Théologique: تيولوجية لاهوتية ما يتطق بعلم اللاهوت.
- Transcendental: متعال ويعنى عند كافط ما يمكن استنباطه من المبادئ القبلية. أى "إمكان المعرفة أو استعمالها قبلياً" ويتوحد معنياً الإمكان والاستعمال القبلي في المصلة بدين المعرفة والموضوع: (أنظر موسى وهبه المرجع السابق ص11).

# الوجودية في فلسفة هيجل

ميرلو بونتى ترجمة عبد الفتاح الديدى

قدمت مجلة العصور الحديثة لقرائها في أبريل 1946 تحت عنوان "الوجودية عند هيجل" ما كتبه ميرلوبونتي تعليقاً على محاضرة بهذه العنوان ، ألقاها جان هيبوليت. وعاد ميرلوبونتي فنشر هذا التعليق الفلسفي بكتابه "المعنى واللامعنيي" ضمن مجموعة من المقالات. وسوف بالتعريف بكل من الرجلين قبل أن أقدم النص الكامل لهذه المقالة.

يعد هيبوليت من أكبر المتخصصين في فلسفة هيجل. فقد قام بترجمــة كتــاب ظاهريات الفكر إلى الفرنسية كما قام بتأليف ثلاثة كتب عن هيجل. أولهــا "أصــل الظاهريات وبناؤها عند هيجل". وهو الكتاب الذي أشار إليه ميرلوبونتي في مطلع هذا التعليف، وكان هيبوليت Hyppolite قد قدم هذا الكتاب كرســالة للــدكتوراه. وكتابه الثاني "مقدمة إلى فلسفة التاريخ عند هيجل". أما كتابه الثالث عـن منطــق هيجل فيمثل ذروة النضوج الفلسفي ونشرته المطابع الجامعية الفرنسية بباريس سنة هيجل تحت عنوان "المنطق والوجود".

ويمثل هيبوليت الأستاذ المتخصص بكل معانى الكلمة. ولم تخرج بحوثه عن نطاق الفلسفة الهيجلية والفلسفات الميتافيزيقية وموضوعات تاريخ الفلسفة. وسلجل بقلمه شروح لفلسفة هجيل.

أما ميرلوبونتي MerleauPonty فقد كان يمثل أكبر أمل في تساريخ الفكسر المعاصر. واتجهت إليه بعد الحرب العالمية الثانية جميع الأنظار؛ بوصفه أصدق معبر وأخلص متابع لفيلسوف الظاهريات الألماني ادموند هوسرل. وثبت ميرلوبونتي قدميه في أرض الفكر عن جدارة واشتغل بالفلسفة البحتة مع اندماج في مشاكل كل من السياسة والاجتماع والعلوم الإنسانية. وواصل أعمال هوسرل كأنضج ما يكون فكراً وروحاً وأسلوباً. وأخطر ما فيه أنه كان يعرض جوانب ولفتات جديدة في كل ما يتناوله بالبحث أو بالعرض. وحقق أعمق اتجاهات الظاهرية مع استناد إلى نظريات مستحدثة وتفسيرات متألقة فريدة حتى اعتاد أساتنته أنفسهم أن يواظبوا

على سماع محاضراته لمعرفة أخر التطورات الفكرية الخاصة بالفلسفات الظاهرية.

وكان ميرلوبونتى أينع زهرة فى بستان الفكر الفلسفي المعاصر. فلم يستنغل بغير العلوم الفلسفية طيلة حياته القصيرة التى انتهت سنة 1961. وأثار غير قليل من الزوابع فى سنوات حياته الأخيرة خاصة بدخوله فى مساجلات عنيفة ضد سارتر وضد اليسار الفرنسى بأكمله عندما نشر كتابه المشهور عسن مغامرات الديالكتيك سنة 1956. ومن أشهر كتب ميرلوبونتى: بناء السلوك، وظاهرية الإدراك، والإنسانية والرعب، وثناء على الفلسفة ومقالات أخرى ومعنى ولا معنى والرموز (الإشارات).

وكتب ميرلوبونتى تعليقه على الوجودية عند هيجل بمناسبة محاضرة لهيبوليت تحت هذا العنوان كان قد ألقاها فى 16 فبرايــر ســنة 1946 بمعهــد الدراســات الألمانية بباريس. ويكشف ميرلوبونتى هنا إلى أى حد يمكن أن تمتــد الوجوديــة داخل الفكر الهيجلى.

## الوجودية عند هيجل:

سوف يناقش جان هيبوليت، الدى يعمل مدرساً بكلية الآداب بجامعة استراسبور والذى اشتهر بمقالاته العديدة عن هيجل وبترجمته وتعليقه على ظاهريات الفكر رسالته للدكتوراه قريباً. وستؤدى رسالته بالتأكيد (وموضوعها أصل ظاهريات الفكر وطبيعتها) إلى القيام بخطوة حاسمة فى الدراسات الهيجلية بفرنسا.

ويطل هيجل برأسه فى الفلسفة عند نقطة ظهور كل ما تحقق من الشنون العظيمة منذ قرن.. الماركسية مثلا ونيتشه والظاهرية والوجودية الألمانية والتحليل النفسى.. فهو يبتدئ المحاولة لاستكشاف اللامعقول ولضمه إلى عقل متسع بحيث يبقى الشغل المشاغل لعصرنا.

كان هيجل مخترع هذا العقل الذي تكبر مفهوميته على الفهم ذاته (1). مخترع هذا العقل القادر على احترام التتوع والتفرد في النفسيات والمدنيات ومناهج الفكر وعلى تقدير الاحتمال في التاريخ دون أن يكف رغم ذلك عن السيطرة عليها كلها

من أجل توجهها إلى الحقيقة التي تخصها.

وتبين أن الذين جاءوا بعد هيجل ألحوا خصوصاً على ما كانوا يرفضونه من تركته أكثر مما ألحوا على إبراز ما كانوا مدينين له به. وإذا كنا واتقين من أن الحقيقة مستقلة عن كل تعارض وراودت أحلامنا كلاسبكية جديدة ومدنية عضوية كامنية عاطفية ذاتية عارمة فليس أمانا ما يدعو للاستعجال في نظام الثقافة مثلما تدعو لذلك مهمة ربط المذاهب العاقة إلى أصلها الهيجلي الذي تسعى لنسيانه (2).

ولن يمكن أن نجد لغة مشتركة بين كل هذه الفلسفات المذهبية إلا في الهيجليسة ولن نملك مواجهتها بعضها ببعض إلا ابتداء من هذه الخطوة. وليس معنى ذلك أن هيجل هو الحقيقة التي نبحث عنها (إذ يوجد أكثر من هيجل ويتساءل أشد المؤرخين موضوعية أيهم كان الأبعد منالاً)(3). ولكن معناه أننا نعثر في ربوع حياة هيجل الواحدة وخلال مؤلفاته الواحدة أيضاً على كل المتقابلات أو كل التعارض الخاصة بنا.

ونقولها صراحة إن أى تفسير لهيجل يتضمن اتخاذ موقف أو اختيار رأى إزاء كل المشاكل الفلسفية والسياسية والدينية في عصرنا، ولكسى تتكشف دلالات مساجلاتنا المعاصرة الآن اهتم هيبوليت في محاضراته اهتماماً بالغاً بتزويد التفسير الذي قدمه فيما يتعلق بالوجودية بالتعبير اللغوى الهيجلي، وظل هيبوليت بوصفه مؤرخاً يخفف ويهدئ في كل خطوة من كلامه بوصفه فيلسوفاً، ولما كان غرضي من التعليق على محاضراته ليس ذا مأرب تاريخي فقد بقسى لسى هنا أن أتسابع محاضراته بطريقة متحررة تحرراً كاملاً من النص حتى نناقشه في بعض الأحيان خلال ثنايا تعليقنا على كلامه (4).

لقد تعمد كيركجار (5) أن يعارض هيجل بجرأة فادت معارضته إلى استخدامه لفظة وجود بمعناها الحديث. وتعمد أن يعارض هيجل في أخريات أيامه، أي هيجل في مرحلته النهائية، حينما كان ينظر إلى التاريخ بوصفه تطوراً منطقياً مرئياً وحينما كان يبحث في العلاقات بين الأفكار عن التفسير الختامي للأحداث. وكانت التجربة الفردية للحياة تنضاف في نظر هيجل هذا بعينه إلى حياة الأفكار الخالصة كما لو كانت تنضاف إلى مصير من المصائر.

و لا يقدم إلينا هيجل في سنواته الأخيرة أو في سنة 1827 بخاصة قصر من الأفكار على حد تعبير كيركجار. وأمكن في هذا القصر تخطي كل متقابلات التاريخ عن طريق الفكر وحده. وكان على حق في قوله ضد هيجل إن الفرد لا يستطيع أن يتخطى التناقضات التي يجد نفسه أمامها عن الفكر وحده وأن الفرد ملزم بالإشكالات التي لا ترضيه حدودها النهائية.

وقد فهم هيجل في مرحلته الأخيرة – كل شئ سوى موقفه التاريخي الخاص به شخصياً. لقد حسب حساب كل شئ سوى حساب وجوده هو نفسه. وليس مركب الموضوع، الذي يقدمه إلينا هيجل بمركب موضوع حقيقي، لأن هذا التركيب تظاهر وحسب ولا نلم به كواقعة تخص فرداً معيناً وتخص زمناً أو عصراً بعينه.

ويعمد اعتراض كيركجار – الذى يتفق اتفاقاً عميقاً مع اعتراض كارل ماركس – الله تذكير الفيلسوف بضرورة الوعى أو الشعور بالتصاقه التاريخي. فأنت أيها الفيلسوف.. يا من تحكم على تطور العالم وتعلن خاتمته فى دولة بروسيا.. من أين لك بذلك وكيف يمكنك أن تظهر بمظهر الخارج على كل موقف ؟ ويختلط هنا التذكير بالذاتية والتذكير بالوجود الخاص بالمفكر بالتذكير بالتاريخ.

وإذا كان من السهل أن نأخذ على هيجل في سنة 1827 أنه كان مثالياً، فليس من السهل علينا أن نقول نفس الشئ عنه سنة 1807. وليس كتاب "ظاهريات الفكر" تاريخا للأفكار وحدها ولكنه تاريخ لكل مظاهر النشاط الفكري، التي تكمن في السلوك التقليدي أو المناقب وفي الأبنية الاقتصادية وفي الأنظمة القانونية كمنا تكمن في مؤلفات الفلسفة. فيتعلق الأمر هنا بالأخذ بناصية معنى التاريخ الشامل بوصفه الحركة الباطنة في الجوهر الاجتماعي ولا يعنيه أن يشرح مغامرات الإنسانية عن طريق مساجلات الفلاسفة.

وهاهنا تختتم المعرفة المطلقة تطور وحدة "الفكر - الظاهرة"، ويتساوى الوعى في هذه الخاتمة مع حياته التلقائية فيستعيد من ثم تملك ذاته.. غير أن هذه المعرفة ليست فلسفة. أو من المحتمل ألا تكون فلسفة ومن المحتمل أيضاً أن تكون أسلوب حياة وحسب.

ولم تصبح ظاهريات الفكر فلسفة منتصرة بعد و لاتزال فلسفة جهاد.. وفضلا عن ذلك كان هيجل يقول بوضوح حتى تاريخ نشر كتابه عن "أصول فلسفة القانون" 1820 إن الفلاسفة لا يصنعون التاريخ وإنهم يعبرون دائما عن موقف مكتسب قبلهم في العالم. ولا يتعلق النقاش الحقيقي بين ماركس وهيجل بمسألة علاقة الأفكار بالتاريخ ولكنه يتعلق بمفهوم حركة التاريخ التي تنتهي في صورة مجتمع هرمي أو طبقي بالذات. وهو مجتمع نو دلالة معينة في فكر الفيلسوف بالنسبة إلى هيجل سنة 1827، أي هيجل الأخير. بينما كان من الممكن أن تنتهي هذه الحركة بالنسبة إلى هيجل سنة أي هيجل الوئام والتفاهم بين الإنسان والإنسان (6).

ومن المؤكد على أى حال أن ظاهرية الفكر لا تبغى إدماج التاريخ السامل فى الطارات منطقية مقامة سلفاً. ولكنها تسعى؛ لأن تبتعث الحياة من جديد فى كل مدهب وفى كل عصر وأن تطاوع المنطق الداخلى بها جميعاً فى حياد ينسى كل قلق مدهبى. وعلى الفيلسوف - كما يقول هيجل فى مقدمة ظاهريات الفكر - ألا يضع نفسه موضع تجارب الإنسان. ويلزمه فقط أن يقوم بجميع هذه التجارب وفك رموزها على نحو ما يقدمها التاريخ نا.

وعلى ذلك نستطيع أن نتكلم عن وجودية هيجل أو لا بهذا المعنى، وهو أنه لـم يقصد أن يسلسل التصورات بل قصد الإيحاء بـالمنطق البـاطنى فـى التجربـة الإنسانية بكل قطاعاتها<sup>(7)</sup>.

وليس المهم فقط هو معرفة شروط إمكان التجربة العلمية كما جاء بنقد العقل النظرى الخاص<sup>(8)</sup>. بل المهم هو معرفة كيف يمكن بطريقة عامة أن تؤدى التجربة الأخلاقية والجمالية والدينية عملية نقل معالم الموقف الأساسى للإنسان في مواجهة العالم وفي مواجهة الآخر وفي فهم الديانات والأخلاق وأعمال الفنون وأنظمة الاقتصاد والعدالة بوصفها طرائق لهروب الإنسان من صعوبات وضعه أو وسائل يسعى لمواجهتها بالفعل.

وليست التجربة هنا كما هى عند كانط مجرد احتكاك تأملى بالعالم الحسى. إذ تستعيد كلمة التجربة رنينها المأساوى المتداول فى اللغة العادية عندما يروى أحد الناس ما عاشه بالفعل. وليست التجربة هنا تجربة المعمل ولكنها محنة الحياة. أو على وجه التحديد توجد وجودية عند هيجل، بمعنى أن الإنسان عنده لسيس وعياً يملك وضوح أفكاره الخاصة دفعة واحدة. ولكنه حياة معطاة إلى نفسها وتسعى لفهم ذاتها وتصف ظاهرية الفكر بأكملها هذا الجهد الذي يبنله الإنسان كي يتمالك نفسه.

ففى كل عصر تاريخى ينطلق الإنسان من يقينه الذاتى ويتصرف على ضدوء تعليمات هذا اليقين. ولا يكاد يشهد الإنسان نتائج قصده الأول المذهلة حتى يكتشف فيها الحقيقة الموضوعية. وعندئذ يعلن عن مشروعه وينطلق مرة أخرى، فيتعرف على ما كان فى مشروعه الجديد من تجريد إلى أن يصير اليقين الذاتى معادلا فى النهاية للحقيقة الموضوعية ويصبح الإنسان عن وعى عين ما كان من قبل عن خلط وارتباك.

وما دامت الغاية القصوى للتاريخ لم تتحقق – فلو تحققت لانعدمت حركة الإنسان وصار أشبه بالحيوان – يظل يسعى الإنسان موجها نحو تحديد ذاته أو تعريف ذاته فسى مقابل الحجر، الذى يبقى دائماً على ما هو عليه بينما يكون هو نفسه، أى الإنسان موضع قلق واضطراب (unruhe) ويكون مجهوداً دائماً لألفة نفسه، وبالتالى مجهود لرفض الخضوع لأى تحديد.

ويقوم هيجل: "الوعى إنن بطريقة مباشرة فعل تجاوز المحدود (9). ويصير عندما يصير المحدود بعضه – فعل تجاوز نفسه بنفسه. ولهذا يعانى الوعى من هذا العنف الصادر من أعماقه؛ لأنه يفسد بهذا العنف على نفسه كل رضاء محدود. ويستطيع القلق أن يتراجع أمام الحقيقة عند الشعور بهذا العنف. بل ويستطيع القلق أيضا أن يأمل وينزع نحو الاحتفاظ بهذا نفسه، الذى يتهدده الضياع. غير أن القلق لا يقر له قرار وعبثاً يسعى لأن يثبت نفسه في قصور ذاتي بلا فكر "(10).

ومهما تكن العلاقة التى تقبل الإثبات فيما بين الوعى وبين الجسم والمخ لا تستطيع اكتشافات علم ملكات الدماغ، أو علم الفراسة بالجمجمة (١١)، أن تجعل من الوعى قطعة عظم. لأن قطعة العظم لا تزال شيئاً موجوداً من الموجودات. وإذا لم يكن العالم قد تكون إلا من أشياء أو موجودات فلن يوجد ما نسسميه إنساناً حتى كمظهر وحسب. لن يوجد هذا الموجود غير الموجود والذى ينفى الأشياء.. كوجود بغير ماهية.

و لا شك أن هذه الفكرة صارت اليوم في متناول الجميع. ولكنها تستعيد قواها إذا طبقناها كما فعل هيجل على علاقات الحياة بالوعى الذي نستقيه منها. ويتعلق في الحقيقة كل ما نقوله عن الحياة وعي الحياة بطبيعة الحال ما دمنا نحن الذين نتكلم عنها واعين. ويأخذ الوعى رغم ذلك ثانية ما كانت عليه الحياة قبله كحد يحده وأصل يخصه.

وسيكون الوعى بهذا قوة مشتتة حيثما نشطت. سيكون الوعى بهذا "موتاً وبعثاً" لا يدرك نفسه على ذلك النحو. فكي يتوفر وعى الحياة لابد من الانفصال عن ذلك التشتت. وعلى وعى الحياة أن يصير شاملاً وأن يستشعر ذاته (12). وهذا مستحيل مبدئياً بالنسبة إلى الحياة ذاتها. لابد أن يفد إلى العالم غياب الموجاود. لابد أن يجرى بالعالم ضياع للكائن يستمد منه ذلك الكائن ظهوره. لابد من العدم. ذلك أن الوعى بالحياة أصلا وعى بالموت. وحتى المذاهب التى تود إقفال خصائصنا العنصرية أو المحلية علينا وتسعى لحجب إنسانيتنا عنا لن تاستطيع ذلك إلا إذا تخلت عن الحياة المباشرة واستعارت الشعور بالموت على نحو مخجل طالما كانت مجرد مذاهب ودعايات.

وليس ما يجب أن نؤاخذ العقائد الناتسيه هو بشأنه أنها أعدادت إلى ذاكرة الإنسان مأساويته بل أنها استغلت المأساة ودوار الموتى كى تعطى قوة مزيفة سابقة على الإنسانية إلى غرائز الإنسان. أو باختصار يجب أن نؤاخذ هذه العقائد، لأنها حجبت الشعور بالموت، فالشعور بالموت والتفكير أو الاستدلال العقلى.. كل هذا شئ واحد طالما كنا لا نفكر إلا إذا تخلينا عن خصائص الحياة أى دخل الموت فى محيط مفهومنا.

ولسنا ندعى أن الإنسان يجهل الموت. فلن يجهل الإنسان الموت إلا إذا رددناه المي الحيوانية، بل إلى حيوان ردئ ما دام يحتفظ بوعيه، لأن الوعى يفترض قدرته على التراجع إزاء كل شئ معطى كما يفترض قدرته على نفيه. ولا يستطيع أن يتقبل الحياة في رضا وسكون سوى الحيوان، لأنه يبحث عن خلاصة التناسل.

و لا يستطيع الإنسان أن يتوصل إلى الكلى، إلا لأنه يوجد بدلاً من أن يعيش فقط. وبهذا ينبغى عليه أن يدفع ثمن إنسانيته. ولهذا السبب تعد فكرة الإنسسان

الصحيح أسطورة أقرب ما تكون إلى أساطير الناتسية. إذ أن الإنسان حيوان مريض كما يقول هيجل في أحد النصوص القديمة من كتابه عن "الفلسفة الحقيقية" الذي نشره هوفمايستر. ولا تقبل الحياة أن تصير موضوع تفكير إلا إذا أعطيت إلى وعي الحياة الذي ينفيها (13).

فكل وعى إنن شقى، لأنه يعرف نفسه كحياة ثابتة ويندم على البراءة التى يعرف أنه صدر عنها. وكانت مهمة الديانة اليهودية فى التاريخ أن تنمى فى العالم بأكمله ذلك الوعى بالانفصال. وصار اليهود بالتالى رمزاً للانتماء إلى عالم غير العالم نبت فيه الوعى لأول مرة. فكان هيبوليت يقول لتلاميذه أنهم جميعاً يهود بقدر ما يحملون من قلق نحو الكلى لأنه لا يستسلمون للبقاء حيثما يوجدون.

غير أن الوعى بالموت ليس طريقاً مسدوداً وليس نهاية. فهناك تسأملان للموت: أولهما جياش بالعواطف وملاطف ويعمد إلى مناطحة نهايتنا ولا ينقب فيها إلا عن وسيلة لهياج العنف. وثانيهما جامد جاف حازم يأخذ الموت على عاتقه ويصوغ منه وعياً أشدحدة بالحياة.

وكان هيجل الشاب يتحدث عن الموت عن طواعية أكثر. أما هيجل الناضح فكان يفضل الكلام عن السلبية. كان هيجل في فترة ظاهريات الفكر يعارض المصطلح المنطقي بالمصطلح العاطفي، ويدعونا إلى فهم الوظيفة التي يباشرها الوعي بالموت في استحداث الإنسانية (14). فالموت نفي لكل كائن جزئي معطي، والوعي بالموت مرادف للوعي الكلي (15) ولكن بقدر ما نتوقف عند ذاك الحد فلن يكون ثمة سوى كلى فارغ أو مجرد. فالواقع أننا لا نستطيع أن نتصور العدم إلا على خلفية من الوجود (أو على خلفية من العالم على حدد تعبير جان بول سارتر)(16).

إذن فكل فكرة عن الموت تدعى كاذبة جذب انتباهنا طالما أنها تستغل وعينا بالوجود استغلالا كاذبا خادعاً. ولابد إذن لكى نذهب إلى أقصى آماد وعينا بالموت أن تتغير طبيعة هذا الوعى بحيث يصير وعياً بالحياة. لابد من جعل الموت جوانيا كما يقول هيجل وجعل الكلى المجرد، الذى كان متعارضا مع الحياة أول الأمر عينياً ماثلا. فلا وجود إلا إلى عدم ولكن لا عدم في غير تجويف الوجودية ذاته.

وإذن فثمة بوعى الموت ذاته ما يعين على تجاوزه(17).

وتجربة الآخر هي التجربة الوحيدة التي تقترب بي من النوعي المشروع بالموت طالما أنني مجرد شئ تحت ناظر الآخر، وطالما أنه بعض هذا العالم تحت ناظرى. ويتابع كل وعي موت الآخر ويحس عن طريقه بأنه غير مأخوذ بعدمه الداخل في تكوينه، ولا أحس بأن الآخر يهددني إلا إذا واصلت تجربة ذاتيتي في نفس اللحظة التي تحيلني نظراته إلى شئ. ولا أرده بدوري إلى العبودية إلا إذا بقي حاضراً أمامي كوعي وكحرية في نفس اللحظة التي أراه فيها كشئ.

ولا يمكن الوعى بالصراع إلا بواسطة تلك العلاقات المتبادلة وبتلك الإنسسانية المشتركة بيننا. فلا ينفى أحدنا الآخر إلا إذا اعترف كل منا بسالآخر كسوعى. ولا يكتمل هذا النفى لكل شئ وللآخر الذى هو أنا نفسى إلا إذا تضاعف بنفى الآخسر لى. وكما ان وعي بنفسى كموت وكعدم يكنب وينطوى على تأكيد حياتى ووجودى كذلك يشتمل وعيى بالآخر كعدو على تأكيد الآخر كند أو على إثبات مساواة الآخر لى.

وإذا كنت نفياً مع متابعة ما يتضمنه النفى الكلى حتى النهاية شهدت هذا النفى وهو ينتفى (ينفى نفسه بنفسه) ويتحول إلى تعاصر وتعايش. ولا أستطيع أن أكون حراً بمفردى أو أكون بمفردى وعياً أو إنساناً. لأن الآخر الذى لم ألمــح فيــه أول الأمر سوى منافس لى لم يصبح منافساً إلا لأنه أنا نفسى. فأنا أجد نفسى فى الآخر كما أجد الوعى بالحياة فى الوعى بالموت. إذ أننى أنا نفسى منــذ الأصــل، هــذا الخليط المؤلف من الحياة والموت والعزلة والاتصال والذى يـسعى نحــو قـراره الحازم.

وكما يعلو الوعى بالموت على ذاته يهدم كل من التملك أو السادية أو العنف نفسه بنفسه وإذا استطاع كل طرف ان ينجح أثناء المبارزة بين وعى وآخر أو بين الأخوان العدوان في إصابة الآخر إصابة قاتلة فلن يتبقى شئ ولن يتبقى أى مكان لكراهية الآخر أو لتأكيد النفس بوصفه مبدأ الصراع.

وليس السيد إذن هو الذي يحصل على الوعى الأدق في الموقف الإنساني

طالما كان يتظاهر بعدم معرفة خلفية الوجود والاتصال التى يتلاعب أمامها يأسبه وغروره. بل هو العبد الذى شعر حقاً بالخوف وعدل عن إيقاع الهزيمة بالسلاح والذى مر بمفرده بتجربة الموت؛ لأنه وحده شعر بحب الحياة. فالسيد يود ألا يوجد إلا لنفسه والواقع أنه يسعى لكى يعترف به أحد بوصفه سيداً. وهو لهذا ضعيف فى أوج قوته. أما العبد فيرضى ألا يوجد ألا للأخر ولكنه هو نفسه الذى يريد أيضاً أن يحتفظ بحياته بهذا الثمن. وبالتالى تكمن القوة فى ضعفه.

ولما كأن العبد هو الذي عرف أكثر من السيد طبقات الإنسان الحيوية فقد حقق لذلك في النهاية السيادة الوحيدة الممكنة، لا على حساب الآخر ولكن على حساب الطبيعة. وأقام حياته في العالم على نحو أكثر صراحة من السيد، ولهذا السبب تماماً عرف أكثر من السيد دلالة الموت كسيولة كل ما كان ثابتا أي كقلق يعرف حقاً تجربته. فبواسطة القلق يصير الوجود الإنساني الذي كان مخاطره وخطيئة، تاريخاً وتستطيع قرارات الإنسان المتتالية أن تتركز في فعل واحد يلتحق الدوعي فيه بنفسه أو كما يقال يصير الشهراً ويصير البشر إلها.

وهنا يغادر فكر هيجل تشاؤمه الأصيل. فحقيقة الموت والصراع همى نفسها النضوج الطويل الذى يتخطى به التاريخ تناقضاته كى يحقق فى علاقة الناس الحية وعد الإنسانية التى كانت تتكشف فى وعى الموت وفى الصراع ضد الآخر.

وها هنا أيضاً - هكذا يقول هيبوليت - تنتهى علاقة هيجل بالوجودية فبينما يظل مآلنا إلى الموت ويظل وعى الموت أساساً لكل من الفلسفة والسلوك عند هيدجر يحيل هيجل الموت إلى حياة سامية. ويمر هيجل إذن من الفرد إلى التاريخ. أما التناقضات بين ما هو لذاته وبين ما هو للأخر فتظل لدى سارتر بـــلا عــلاج ويظل الجدل عنده مبتوراً(18).

وبهذا المعنى يمكن أن نقول عن ظاهريات الفكر إنه كتاب يسمح بفلسفة شيوعية حزبية أو بفلسفة الكنيسة أكثر مما يسمح بفلسفة الفرد على نحو ما تتمثل في الوجودية. ومن الصحيح أنه يمكن فهم فلسفة الوجودية على نحو آخر كما يقول هيبوليت. وهذا في الواقع أصدق توضيح في رأينا، لأنه من الملاحظ أن السوعي بالموت حتى عند هيدجر ليس الحياة المشروعة وأن الموقف الوحيد الذي لا يكذب

هو الموقف الذي يأخذ واقعة وجودنا أيضاً على عاتقه (19).

ويتمثل القرار الحاسم في قبول الموت. غير أنه هو نفسه قرار الحياة وقرار وضع اليد على الوجود العفوى بما لا يدع بينهما أي انقسام، ولا ينكر هيدجر ما ينجم عنهما من وجود الآخر والتاريخ، إذ لا ينبغي أن ننسي أن الجزء الأخير من كتاب "الوجود والزمان" لهيدجر مخصص لفكرة التأريخ، بل نستطيع أن نذهب إلى حد القول بأن التأريخ لا ينقص هيدجر وإنما ينقصه على العكس تأكيد الفرد. فهو لا يتكلم عن هذا الصراع القائم بين كل وعي وآخر وثالث ورابع ولا يستكلم عن تعارض الحريات الذي يسقط التعايش بدونه في أعماق النضياع والابتذال اليومي (20).

ومن المؤكد أكثر من ذلك أيضاً أن الوجوديين الفرنسيين لم يتباطئوا كثيراً إزاء الوعى بالموت. "فموتى لا يبطل حياتى سوى مرة واحدة عندما أموت بالنسبة إلى أنا نفسى وفى نظر الآخر. أما بالنسبة إلى أنا نفسى حيا، فموتى لا وجود لله ويعبره مشروعى دون أن تصادفه عقبات. ولا وجود لأى حاجز يصطدم به علوى فى أوج وثبته. وإنما يموت علوى من ثلقاء نفسه كالبحر الذى يلاطم شاطئا ناعما ثم يتوقف ولا يتقدم إلى ما هو أبعد من ذلك (21).

فأنا أحيا إنن لا من أجلى أن أموت ولكن إلى الأبد وكذلك لا أحيا من أجلى أنا وحدى ولكن مع الآخرين. ولذلك فالأقرب إلى الصدق أن نعرف الوجودية بفكرة الكلية التي يؤكدها الناس أو يستلزمونها من مجرد واقعة وجودهم وفي نفس اللحظة التي يتعارضون فيها بدلا من أن نعرفها بالقلق أو بالتناقضات الخاصية بالمصير الإنساني. أو أن نعرفها على الأصح بالعقل القائم داخل اللاعقل. أو أن نعرفها بالحرية التي تصبح ما هي عليه بواسطة الروابط التي تخلقها لنفسها والتي تستجمع دلائلها غير المنقوصة من أقل نظرة مدركة وأدق خطرة قلب وأبسط فعل.

## الهو امش:

- (۱) كان العقل بمفهومه عند هيجل أدق وأشمل وأكبر وعياً من "الفهم" كميا تمثيل في كيل الفلسفات حتى بلغ تمامه في الكاتطية. ذلك أن العقل كما يقول في ظاهريات الفكر هو اليقين من رجود الحقيقة بأكملها. (ص177 من الطبعة الألمانية).
- <sup>1)</sup> تتلخص المهمة الحقيقية العاجلة في الفلسفة في عملية إرجاع الفلسفات العاقة إلى أصلها الهيجلي في رأى ميرلوبونتي. فلعل ذلك يردها إلى الوعي السليم. ولما كاتت الماركسسية هيجلية الأصل كان لا يزال ثمة أمل في تمشى الوعي الهيجلي في شسرايينها. واسستمدت الوجودية جذورها من بعض المواقف المعارضة لهيجل في تاريخ الفلسفة. وآن الأوان كي نكشف إلى أي حد كاتت هذه الوجودية هيجلية رغم تتكرها لها. ونشأت فلسفات عديدة كرد فعل للهيجلية وكاستمرار لأصولها. ونحذر هنا من أخطاء علمية وردت بمقالات الموسوعة الفلسفية عن هيجل والهيجلية.
- (3) كان هيجل باعتراف الجميع صعب التعبير اللغوى ومتعدد الأوجه في فلسفته، راجع بحث كواريه عن لغة هيجل ومصطلحاته بالمجلة الفلسفية (الفرنسية) سنة 1931.
- (4) يصعب تحديد آراء ميرلوبونتى هنا بالنسبة إلى آراء هيبوليت. غير أنه يمكننا أن نقلول واثقين من أنه لم يقترب من آراء هيبوليت إلا حيثما ذكر أسمه. ويبقلى التحديد العلم لعناصر الوجودية في فكر هيجل من واقع نظرة ميرلوبونتي ذاته كما يظل التفسير العلم خاصاً به.
- (5) فيلسوف بروتستاتتى دنمركى (1813–1855) والنطق الصحيح لأسمه هو كما ذكرناه هنا وفقاً لترجمة هيردر الصوتية عن الدنماركية في قاموسه الفلسفي الصغير بالألمانية سنة 1958 بفراببورج.
- <sup>6)</sup> كان هيجل شديد الاهتمام بمسائل السياسة وكتب مقالات عديدة مستوحاة من روح الأوضاع التي أحاطت به. وأشرف على تحرير صحيفة بامبرج سنتي 1807 1808 وأظهرت مقالاته مدى اهتمامه بالأوضاع التي عاصرها. وقال في هذه المقالات أنه لا يجب الفصل بين النظرية والتطبيق العملي وأن الإرادة حالة خاصة من حالات الفكر وان الفكر هو الذي يعبر في الحقيقة عن نفسه.
- (7) يعنى ميرلوبونتى هنا أن هيجل لم يشأ أن يفرض المفهومات على التسارخ وأنمسا أراد أن يستخرج منطق التجرية الذى تمضى به. لم يصب هيجل القوالب فسى صسورة تسصورات تستدعى سواءها استدعاء مرسومات بحيث لا يبقى لها سوى هذا المصير. وإنما خساض غمار منطق الأحداث والتجارب ذاتها بحيث تتأدى من تلقاء نفسها إلى ما تحكم به طبيعتها ذاتها. وبذلك لا تخضع لخط سير متحجر سابق.

- (8) يشير ميرلوپونتى هنا إلى الاختلاف القائم بين كل من هيجل وكاقط. إذ سعى الأخيسر إلى دراسة المشكلة العامة فيما يتعلق بالعقل الخالص (الفقرة السادسة من مقدمة نقد العقسل الخالص) واعتقد كانط أن حل هذه المشكلة يتضمن أيضاً إمكان الاستخدام الخالص للعقسل في بناء وتطور كل العلوم التي تحتوى على معارف نظرية قبلية عن الأشياء.
- (9) يتخطى الوعى دائما نطاق المحدود. وإذا استطاع أن يضمه إلى ذاته فإنه يحاول بالتالى أن يتخطى ذاته. ولهذا يعانى الوعى، لأنه يخضع لعنف أصيل نابع من ذاته ويؤدى ذلك إلى عدم اقتناعه يما يصير في حوزته وعدم رضاه بما يؤول إليه حال.
  - (10) هيجل: ظاهريات الفكر ترجمة جان هيبوليت ص71.
- (11) علم ملكات الدماغ أو علم الفراسة بالجمجمة كما يسميه كتاب مصطلحات الفلسفة علم يبحث تحديد مواضع ووظاتف ملكات المخ وفقاً لكل الجمجمة. ويذهب هذا العلم إلى حد معرفة الطباع والملكات الذهنية من تكوين الدماغ. منشئ هذا العلم هو فسراتس يوزيف جسال الطباع والملكات الذهنية من تكوين الدماغ منشئ هذا العلم المسمى Phténolgie الذي أنشأه جال.
  - (12) نترجم Aperception بالاستشعار.
- (13) كل تحدد نفى والوعى بوصفه تحدداً لوجود معين يحمل نفى كل شئ ما عدا النطاق الذي يحدده الوعى.
- (14) سبق أن حدد ميرلوبونتى أننا لا نفكر إلا إذا أحاطبت تسصوراتنا بسالموت، أى إذا تخيلنسا خصائص الحياة. واستحداث الإنسانية درجة متقدمة فى الوعى وارتباط بسالتفكير العقلسى وهو نفسه شعور بالموت. وإذا احتجب الشعور بالموت بقى للإنسان خسلاص وحيد فسى التناسل. أنه يرتد من ثم إلى حيواتيته البهمية وحدها ويعود إلى تشتته السالف.
  - (15) يحيل الموت الوجود إلى مصير كما يقول مالرو.
- (16) ليس الفناء موتاً. فالإنسان وحده يموت. بينما يفنى الحيوان كما تفنى الأشياء ويشير الموت الى دعاء ضمنى ضد التحلل أى إلى أمل وتطلع ومطالبة بالخلود. وبدون هذا الدعاء وهذا الطلب يتجرد الموت من العبث.
- (17) نستخدم كلمة جواتي بمعنى ما له علاقة بداخل الوعى ولا نريد أن يختلط هــذا الاســتخدام اللغوى المحض بأى مفهوم فلسفى.
- (18) يفرق سارتر أساسا بين ما هو في ذاته وما هو لذاته. والأول هو الوجود، الذي لا يتخلله الوعى الإنساني والثاني هو ما يتضمن وجود الوعي الإنساني. ويتميز الوجود لذاته بأنه يقبل إقامة حوار بينه وبين نفسه ويتضمن فعلا قصديا نحو الآخسر. ولهذا فههو وجهود ينطوى هو نفسه على تناقض أصيل في قدرته على الانقسام في ذاته وفي فعله القهصدي نحو الآخر أو فيما هو لذاته وفيما هو للآخر أما الجدل عند سارتر فيظهل ميتوراً، لأنه ينطلق أساساً كمعرفة ديالكتيكية أو كجدل معرفي. ويبدو هذا الجدل منذ صدوره كما لو كان يرقد على دائرة ضخمة. إذ تتكون الدائرة من الاستعمال المزدوج للإحاله المتبادلة في

دعواها وفى منهجيتها. بينما "ينبغى – فى نظر هوسرل – أن يكمن تجاوز القصد وعلوه فى القصد ذاته كأساس للوعى. وهذا ينطبق على كل تحليل قصدى" (ص40 من التأملات الديكارتية).

- (19) هذا يكشف لنا سر ارتداد سارتر إلى هيجل من جديد في نظرته إلى الأخيرة الجدل.
- (20) يكشف التحليل الموجود أن للموت عن الوجود في الشمول للوجود العيني المائيل. وتتكشف الزمانية الخاصة بذاتية الوجود العيني المائل لنفسها كإمكانيية فيض أو إفيشاء حدثي وتتقدم لذاتها كتأريخ. ويعالج كتاب "الوجود والزمان" لهيدجر البناء الموجود أنسي للتاريخ دون أن يضم نصب عينيه تعارض الحريات وصراع كل وعي ضد كل وعسى آخر (ص372-375 الوجود والزمان).
- (21) هذا النص الذي أورده ميرلو بونتي مأخوذ من كتاب سيمون دى بوفور عن بيروس وسينياس ص61. وأرجو أن يكون القارئ قد فطن إلى ما يمكن أن يشير إليه هذا البحث عامة من تحولات وأوضاع خاصة بالفكر الاشتراكي لدى سارتر هذه الأيام في كتابه عن نقد العقل الديالكتيكي.

# أنطولوجيا الوجود الإنساني بين هيجل وهيدجر أنطولوجيا الوجود الإنساني بين هيجل وهيدجر

#### تمهيد:

يقدم لنا هيدجر فلسفته على أنها أنطولوجيا للوجبود الإنبساني أو البدازين Dasein ويذهب إلى أن الفينومينولوجيا هي المنهج الذي يستخدمه في تأسيس مثل هذه الأنطولوجيا، ويعلن أن الفينومينولوجيا لديه تجد أصولها عند هوسبرل، لكن يقيم عليها هيدجر تعديلات جوهرية كي تناسب المهمة التي تنفذها وهبي تأسبس أنطولوجيا الدازاين. والملاحظ أن فلسفة هيدجر وفق هذا التحديد العام تقترب من فلسفة هيجل، ذلك لأن هيجل هو الآخر يؤسس لأنطولوجيا تظهر في كتابه "عليم المنطق"، ويمهد لها بمعالجة فينومينولوجيا للوعي في كتابه "فينومينولوجيا الروح". هيجل إذن - مثله مثل هيدجر - يؤسس أنطولوجيا عن طريق الفينومينولوجيا.

وعلى الرغم من هذا التشابه القوى فى الملامسح العامسة لفلسفتي هيسدجر وهيجل، إلا أن هيدجر كان دائم الرفض لأى تشابه بينه وبين هيجل أو وحدة فسى الأهداف والمقاصد بينهما، وأعلن أن الفينومينولوجيا التى يقصدها مختلفة تماماً عن فينومينولوجيا هيجل، وأصر طوال حياته على عدم الاعتراف بأن فلسفة هيجل تشكل أصلا لفلسفته. والحقيقة أن هيدجر بذلك كان ينفى أى شبهة تسأثر بهيجل تأكيداً على أصالة فلسفته وعدم اقتباسه لأى فكرة من هيجل، ولا ننوي نحن عقد مقارنة بينهما لبيان تأثير وتأثر، أو لكشف هيدجر وهو يستعير أو يقتبس مسن هيجل، بل نهدف تناول مذهبيهما لرصد تشابه واضح وحقيقي، أو بمعنسى أصبح تواز حدث دون قصد من هيدجر، سببه الأساسى هو أنهما حاولاً إقامة أنطولوجيسا للوجود الإنساني فى اختلاف عن تساريخ الأنطولوجيسات السابقة التسى كانست أنطولوجيات للموجودات أو لوجود الأشياء لا للوجود الإنساني.

ليس هناك دليل أنصع على اقتراب هيدجر من هيجل من اعترافه بنفسه أنه لاهوتى مسيحى. ففى رسالة إلى كارل لوفيث مؤرخ الفلسفة يعترض هيدجر على

<sup>(\*)</sup> الفلسفة الحديثة والمعاصرة، كلية الآداب، جامعة الإسكندرية.

إلحاق لوفيث له بالتراث الوجودي، ووضعه جنباً إلى جنب مع كيركجارد ونيتشه (1). والملاحظ أن هيدجر ينظر إلى هيجل أيضاً على أنه لاهوتي مسيحي كما يجمع كثير من الباحثين على ذلك. ففى مقال بعنوان "طريقي إلى الفينومينولوجيا" يذهب هيدجر إلى أنه خلال سنوات دراسته اكتشف فى المثالية الألمانية وخاصة لدى شلنج وهيجل مبادئ فلسفية تصلح أساساً للاهوت جديد يختلف كلية عن لاهوت العصور الوسطى المعتمد على الفلسفة اليونانية (2).

الحقيقة أن هيدجر قد قام بنفسه بعقد مقارنات بينه وبين أكبر الفلاسفة القدماء والمحدثين ولم يترك هذه المهمة لغيره من الشراح والباحثين، إذ قارن بين فلسفته وفينومينولوجيا هوسرل في "تاريخ مفهوم الزمان"، وبينها وبين ابستمولوجيا كانط في "كانط ومشكلة الميتافيزيقا"، وبينها وبين أفلاطون وأرسطو ولاببينت خلال محاضراته بين 1925 و1928، إلا أنه إذا لم يخصص عملاً أو فصلاً في كتاب أو محاضرة لنتاول علاقته بهيجل بتوسع؛ وحتى مقاله "مفهوم هيجل عن الخبرة" لا يعد إلا شرحاً فينومينولوجيا لهذا المفهوم لدى هيجل وليس به الكثير حول موقف يعد إلا شرحاً فينومينولوجيا لهذا المفهوم لدى هيجل وليس به الكثير حول موقف هيدجر من فلسفة هيجل ككل. لكن يأتى هيدجر في ذلك المقال باعتراف له مغزاه، إذ يقول إن "الروح" الروح عند هيجل هي آخر مرحلة يصل إليها جدل عنده (3). والملاحظ أن فكرة الروح عند هيجل هي آخر مرحلة يصل إليها جدل الوعى في "فينومينولوجيا الروح". معنى ذلك أن التشابه الذي يلاحظه هيدجر بين مفهومه عن الوجود ومفهوم هيجل عن الروح ينسحب على كل "فينومينولوجيا الروح" بما أنها دراسة لظهور الروح. وهذا ما يدفعنا نحو مقارنة عميقة بين فلسفة هيدجر وفلسفة هيجل.

# الفينومينولوجيا بين هيجل وهيدجر:

أول ما نلاحظه من تشابه بين هيجل وهيدجر هو أن الفينومينولوجيا عندهما هي مقدمة أو تمهيد للأنطولوجيا. ففي "فينومينولوجيا الروح" يعلن هيجل أنها مقدمة لمذهبه (4). الذي هو مذهب أنطولوجي في الأساس، وهذا المذهب يتجسد في كتاب التالى وهو "علم المنطق". كذلك فإن هيدجر يطلق على محاضراته في تاريخ مفهوم الزمان اسم "المقدمة" Prolegomena، ويقصد أنها مقدمة لفينومينولوجيا التاريخ

والطبيعة (5)، وكانت هذه المحاضرات هي الأساس الذي بني عليه كتابه "الوجود والزمان". نستطيع من ذلك القول أن در استه الفينومينولوجية للزمان كانت مقدمة لمذهبه الأنطولوجي في "الوجود والزمان". والسبب في كون الفينومينولوجيا عندهما مقدمة للأنطولوجيا هو أن الأنطولوجيا التي يقصدانها هي أنطولوجيا للوجود الإنساني، وهذا النوع من الأنطولوجيا يجب أن تتقدمه در اسة للوعي الإنساني لأن وجود الإنسان لا ينفصل عن وعيه.

يقول هيدجر في "الوجود والزمان" إن الأنطولوجيا ليست ممكنة إلا باعتبارها فينومينولوجيا، وأن المنهج الفينومينولوجي يقود المعرفة الترانسسندنتالية (6). لقد أحدث هيدجر بهذا القول تحولاً هيجلياً واضحاً للفينومينولوجيا، ذلك لأن هوسرل كان يفهمها ويستخدمها عبر فترة كبيرة من حياته على أنها أداة ابستمولوجية فقط ولا علاقة لها بالأنطولوجيا، وذلك من كتابه "أبحاث منطقية" سنة 1901 وحتى "تأملات ديكارتية" سنة 1928. أما عندما حاول هوسرل استخدام الفينومينولوجيا لدراسة نمط وجود الأشياء في حقيقتها لا مجرد معرفتنا عنها ومعالجة المقولات على أنها كاشفة عن ترتيب الأشياء ذاتها لا مجرد ترتيبها في أذهاننا وذلك في "المنطق الصوري والمنطق الترانسندنتالي" سنة 1929، فإن الأنطولوجيا الناتجة عن محاولته هذه كانت أنطولوجيا صورية (7)، أنطولوجيا للموجودات والأشياء لا للوجود الإنساني، ولذلك فإن استخدام هيدجر الفينومينولوجيا لتأسيس أنطولوجيا الدازاين يعد انقلاباً عن الأنطولوجيا الصورية عند هوسرل واقتصارها على الأشياء، وعودته إلى المعنى الهيجلي للفينومينولوجيا باعتبارها دراسة لنمط الوجود الإنساني.

والملاحظ أن هيدجر الذى استخدم الفينومينولوجيا كمنهج كان عليه مثل هيجل وهوسرل استخدام مقولة الوعى، ولم يكن هيدجر ليتمكن من استخدام هذه المقولة إلا إذا كان لديه تصور عن ذاتية كلية تكون حاملة لهذا الوعى، ذاتية يمارس عليها تحليله الفينومينولوجي، وهى الدازاين، الموازي للروح الهيجلي والأنا الهوسرلي. ولهذا السبب يعترف هيدجر بالتشابه بين مفهومه عن الوجود ومفهوم عن الروح.

لم تبدأ فينومينولوجيا هيدجر في اتخاذ ملامح هيجلية منذ "الوجود والزمان" وحسب، بل من محاضراته حول تاريخ مفهوم الزمان سنة 1925، إذ يحدد هيدجر هدف هذه المحاضرات بقوله: "إن تاريخ مفهوم الزمان هو تاريخ اكتشاف الزمان وتاريخ تفسيره التصوري" هيدجر إن ليس مهتماً بمثل هذا التاريخ كما يهتم مؤرخ الفلسفة مثلاً، بل لما يكشف عنه هذا التاريخ من تكشف تدريجي للزمان تصورياً، تاريخ للوعي بالزمان على الطريقة الهيجلية، ولذلك فهو فينومينولوجي بالمعنى الهوسرلي. كما أن التحليل الفينومينولوجي لمفهوم بالتحليل التاريخي على طريقة علم تاريخ الأفكار ولا هو التحليل النسقي، بل يتجاوزهما معا نحو الإطار الأنطولوجي للزمان السابق على الانقسام إلى جانب تاريخي وجانب نسقي (9). وهذا ما يؤكد الطابع الهيجلي التاريخي والنسقى معاً، فلا هي بفلسوجيا هيجل هي الأخرى تتجاوز التحليل التاريخي والنسقى معاً، فلا هي بفلسفة في التاريخي ولا هي علم تاريخ الأفكار، ولا هي أيضاً تحليل تصوري نسقي يستبعد الجانب التاريخي، بل هي فينومينولوجيا هي أيضاً تحليل تصوري نسقي يستبعد الجانب التاريخي، بل هي فينومينولوجيا المطلق. المعلق وحتى الروح المطلق.

ولا يقتصر التشابه بين فينومينولوجيا هيجل وفينومينولوجيا هيدجر على تجاوزهما للتحليل التاريخي والنسقى معاً، بل يصل كذلك إلى طريقة التحليل، فما كان يقصده هيدجر بالفينومينولوجيا كمنهج حدده هيجل تحت مسمى "النقد المحايث" Immanent Critique يحدد هيدجر المنهج الفينومينولوجي بأنه يتمثل في أن ندع ما يظهر نفسه يرى في ذاته بالطريقة نفسها التي يظهر بها ذاته "(١٥)، أي أن المنهج الفينومينولوجي يراقب ظهور الشيء في الوعى بالطريقة نفسها التي يظهر نفسه بها و هذا اتفاق تام مع فينومينولوجيا هيجل، فهي الأخرى تراقب تطور الوعي وتتابعه بالطريقة التي يسير عليها و لا تتدخل في مسيرته، ولذلك يصف هيجل منهجه بأنه وصفي (١١)، فهو يتخذ الوعي معياراً لذاته و لا يأتيه بمعيار آخر خارج عنه ليحكم به عليه، فالوعي هو حكم لذاته عن طريق تطوره الجدلي، ولذلك فهيجل لا ينقد الوعي وفق معيار خارجي بل يصف كيف أن الوعي نفسه باكتشافه

لتناقضاته وتوضيح محاولاته لتجاوز هذه التناقضات، وهذا هو النقد المحايث، أى النقد الذي يستخرجه هيجل من الحركة الجدلية للوعي عن طريق إبراز وقوعه فى التناقض وتجاوزه لهذا التناقض. ووقوع الوعي فى التناقض يأتى بفضل احتوائك على عنصر السلب أو النفي Negation، لكنه سلب لتناقض معين بهدف تجاوزه نحو شيء إيجابي، ولذلك فهو سلب متعين Negation وإبراز كيفية وقوع الوعي فى التناقض وكيفية تجاوزه له هدو نتيجة منطقية لتطبيق الفينومينولوجيا كنهج وصفي، ذلك لأن السير مع الوعي سينتهى حتماً باكتشاف تناقضاته، والحقيقة أن هذه نتيجة مشابهة للتي يتوصل إليها هيدجر، إذ يتوصل من خلال تتبعه لأنماط وجود الدازين إلى كيفية وقوعه في تناقض يتمثل في أنماط الوجود الزائف والوجود الدازين إلى كيفية وقوعه في تناقض يتمثل في أنماط الوجود الزائف والوجود الدازين الى كيفية وقوعه في تناقض يتمثل في

هناك تشابه آخر في الفينومينولوجيا بين هيجل وهيدجر، وهو رفض هيدجر للخطوة الأولى في فينومينولوجيا هوسرل وهي الإبوخيه Epoche أو تعليق الحكم وعزل الموقف الطبيعي للوعي، غير الموجود أيضاً في فينومينولوجيا هيجل. ففي مناقشته للإبوخيه عند هوسرل يذهب هيدجر إلى ان الهدف منه تتساول الوجود القصدي لموضوعات الوعي، ويتساعل عن الخطوة التي يتم اتخاذها بعد ذلك، ألسن نجد أنفسنا نعود مرة أخرى إلى الموقف الطبيعي؟ ذلك لأن الموقف الطبيعي نفسه موقف قصدى، والأنه هو أول موقف قصدى للوعى فهو أول ما سنجده بعد ممارسة أو تحليل للقصدية، أي سوف نجد أن أول قصدية للوعى هي موقفه الطبيعي السذى عزله الإبوخيه. فلماذا إذن قام بالإبوخيه من البداية؟ ولذلك رفضه هيدجر واختفى بالفعل من تحليلاته الفينومينولوجية. والملاحظ أن هيجل كان قد بدأ "فينومينولوجيا الروح" بهذا الموقف الطبيعي للوعى ولم تظهر لديه خطوة شبيهة بهذا الإبوخيه. ومبرر هيجل للبدء بالوعى الطبيعي هو أن الفينومينولوجيا منهج وصفى، إذ تصف تطور الوعى دون تدخل من جانبه، والحقيقة أن هوسسرل اللذي ينظر إلى الفينو مينولو جيا هو الآخر على أنها منهج وصفى يتدخل بالفعل في مسيرة السوعي الذي بدرسه وذلك بأن يعزل عنه موقفه الأول وهو الموقف الطبيعي الذي يتمثل في اليقين الحسبي والإدراك الحسبي اللذين أسهب هيجل في تحليلهما.

وفينومينولوجيا هيدجر مثلها مثل فينومينولوجيا هيجل لا تحتوى على الإبوخيه كخطوة أولى ولا تعزل الموقف الطبيعي للوعي بل تبدأ به، ذلك الموقف السذى يعالجه هيدجر تحت مسمى الوجود في العالم.

لكن ذهب عدد من الباحثين إلى أن تحطيم هيدجر لتاريخ الميتافيزيقا هو ممارسة للإبوخيه، إلا أن هذا غير صحيح، ذلك لأن هيدجر لا يعلق الحكم على الميتافيزيقات القديمة ولا يعزلها أو ينحيها جانباً في تأسيسه للأنطولوجيا، بل يحللها باعتبارها وعياً زائفاً بسؤال الوجود هادفاً طرح هذا السسؤال من جديد بحيث يستوعب الوجود الإنساني لا وجود الأشياء فقط. ولأن تحطيم هيدجر للميتافيزيقا لنسيانها سؤال الوجود هو الجانب السلبي في فلسفته، فقد ربطه الكثيرون بالإبوخيه عنى تعليق الحكم عنى الفلسفات السابقة كلها. لكن هيدجر لا يعلق الحكم على الفلسفات السابقة بل يحكم عليها بنسيان الوجود.

وعلى الرغم من هذا التشابه الواضح في استخدام المنهج الفينومينولوجي إلا هناك اختلافاً عميقاً، ذلك لأن هيجل يميز بين الوعي القائم بالدراسة والسوعي المدروس، أي وعيه هو كباحث فينومينولوجي يمتلك المعرفة المطلقة ويعسرف نهاية الرحلة، والوعي الآخر الذي يمر بالرحلة الجدلية ولا يعرف نهايتها. أما هيدجر فلم يميز بين الصور المختلفة التي يوجد عليها الدازاين وعيه هو كباحث فينومينولوجي بأنه ما يدع الشيء يظهر نفسه ويرى بالطريقة التي يظهر نفسه بها، لكن لمن يظهر نفسه؟ لوعي آخر مستقل عن وعي الباحث؟ لا إنه يظهر نفسه لوعي الباحث الفينومينولوجي ذاته، أي لهيدجر كفيلسوف. هيدجر إنن لا يهتم بمسالوجود في العالم، وكل ما يهمه وصوله هو فقط كفيلسوف يستخدم المنهج الفينومينولوجي لحقيقة الوجود ولأنطولوجيا الدازاين، الذي ينكشف له الوجود فسي حقيقته هو هيدجر نفسه، وبذلك يعود هيدجر إلى المعتقد اليوناني القديم القائل إن الفيلسوف وحده هو الذي يستطيع الوصول إلى الحقيقة والاحتفاظ بها، وهو الفرد الواحد الذي يستطيع كسر أغلاله والخروج من الكهف ورؤية الحقيقة خارجه. إن

الفينومينولوجيا كما استخدمها هيدجر تحمل اتجاها نخبويا Elitist وهنا بعكس هيجل الذى يهدف من الفينومينولوجيا تحيادة الوعي العادي نحو المعرفة المطلقة"، أى قيادة هؤلاء الذين لا يزالون فى الكهف نحو الحقيقة التى تقع خارجه بعد مساعدتهم على كسر أغلالهم.

## الظاهر والظاهرة:

المنهج الفينومينولوجي هو المنهج الذى يدرس الشيء وهو يظهر ويتجلي فى صورة ظاهرة ولذلك يجب علينا تناول تعريف هيجل وهايدجر للظاهرة.

يميز هيدجر في تعريفه للظاهرة بين ثلاثة أشياء: الظاهر يعطى في والمظهر الزائف. Phenomenon، والظاهرة Semblance والظاهر يعطى في اللغة الألمانية معنى العرض Phenomenon، أي أعراض المرض أو ظيواهره (13). اللغة الألمانية معنى العرض معطى هو نفسه كظاهر، ظاهر يشير إلى كيان آخر الظاهر إذن ظاهر الشيء غير معطى هو نفسه كظاهر، ظاهر يشير إلى كيان آخر لا يظهر. والظاهر بهذا المعنى هو ما شرحه هيجل تحت الاسم نفسه في "عليم المنطق". ويذهب هيدجر إلى أن الظاهر ذو طابع إشاري. والظاهر بمعنى ما يشير إلى شيء آخر يعنى أن هذا الآخر المشار إليه لا يقدم نفسه بل عن طريبق شيء أخر، وهذا الذي يختفي خلف الظاهر هو الماهية عند هيجل. إذ يذهب هيجل إلى أن الظاهر هو ظاهر لماهية تختفي. وينتقل هيدجر بعد ذلك إلى الظاهرة ويسذهب ألى أنها ليست ظاهراً بالمعنى السابق لأنها لا تحتوى على صلة إشارية أو إحالية بشيء آخر، فالبناء المميز لها هو الإظهار الذاتي Self-showing. الظاهرة إذن ما يظهر نفسه بنفسه، أي ما تكون ماهيته ظاهرة ويعمل هو على إظهارها.

والملاحظ أن هايدجر قد اكتفي بالتمييز بين الظاهر والظاهرة وتقديم تعريفات لهما، لكنه لم يحاول اكتشاف العلاقة الجدلية بينهما. والحقيقة أن هيجل هو الذى قام بذلك. فهيجل وهيدجر يتفقان على أن الظاهر هو ظاهر لماهية تختفي ولا تظهر نفسها، لكن يستمر هيجل في اكتشاف الجدل بين الظاهر والماهية، ويذهب إلى أنسه لولا هذا الظاهر لما عرفنا الماهية ولظلت خافية. الظاهر إنن هو الذى يدل على الماهية ويشير إليها، فالماهية محتاجة إلى الظاهر لتعلن عن نفسسها. ولسن تكون الماهية ماهية إذا ظلت مختفية، فواقعيتها وحقيقتها لن تكون مكتملة بدون ظهورها.

الظاهر إنن جزء جوهري من الماهية (14). والجدل بين الظاهر والماهيسة يسؤدى بهيجل إلى اكتشاف أن الماهية هي التي تظهر نفسها بما أن الظهور من جوهرها، وعندما تظهر الماهية نفسها بالكامل في صورة ظاهر تكف عن أن تكون ظاهر، أي جزء أو إشارة تشير إلى كل مختف، بل تصبح ظاهرة شيء يظهر نفسه بنفسه حسب تعريف هيدجر، وينتفي بذلك التعارض بين الظاهر والماهية، وهكذا يتبين لنا أن التحليل الفينومينولوجي لدى هيجل يحتوى على جانب جدلي غير موجود لدى هيدجر.

والملاحظ أن المذاهب الميتافيزيقية القديمــة كانــت تميــز بــين الجــوهر والأعراض، وتنظر إلى الجوهر على أنه الثابت والدائم وإلى الأعراض على أنها متغيرة. وكانت تنظر إلى الجوهر على أنه الماهية والأعراض على أنها الظاهر. لكن بعد توضيح هيجل للعلاقة الجدلية بين الماهية والظاهر، وبعد إثبات أن الماهية أو الجوهر يجب أن يكشف عن نفسه في صورة ظاهرة، فهو بنلك قد أضاف تعريفاً جديداً للجوهر، إذ هو هذا الذي يظهر ذاته ولا يحتاج لشيء آخر ليظهره. وهو التعريف الذي يتفق مع هيدجر كذلك. لكن ما هذا الذي يظهر نفسه بنفسه؟ يقول هيجل إنه لا يمكن أن يكون شيئاً من أشياء الطبيعة، لأنها ليست واعية بذاتها، وهذا الذي يظهر نفسه بنفسه يجب أن يمثلك الوعي، وهو الذات الواعية بداتها والتي تعمل على تحقيق ذاتها، وهي الجوهر الحقيقي. ولذلك يقول هيجل عن المهمة التي تنفذها فلسفته أنها تتمثل في إثبات أن الجوهر ذات (15). وهذا أيضما يتطابق مع هيدجر، إذ يميز بين وجود الأشياء ووجود الدازاين ويــذهب إلـــى أن وجود الدازاين هو الوجود الحقيقي وهو الجوهر الحقيقي. وهذا هو مغري قول هيدجر إن مفهوم هيجل عن الروح - التي هي الذات المتحققة بالكامل - يقتسرب من مفهومه هو عن الوجود، لأنهما نتيجة ظهور وانكشاف ذاتي وهمــــا الجـــوهر الحقيقي.

وتسير فينومينولوجيا هيجل حسب جدل الظاهر والماهية والظاهرة، ذلك لأنها تبدأ بحالة الانفصال الكامل بين المعرفة والوجود، وبالوعى الذى ينظر إلى معرفته على أنها مجرد ظاهر ليس له حقيقة بدون موضوع المعرفة، ثـم يأخـذ

الوعي في الدخول في رحلة جدلية يكتشف معها وحدة المعرفة والوجود وأنه هـو مكمن هذه الوحدة والنقطة التي يلتقيان عندها، ويكون الوعي بذاته باعتباره جوهراً، أي وحدة الظاهر والماهية. والملاحظ أن هذا البعـد الجدلي غائب تماماً عن هيدجر، ذلك لأنه يكشف عن وحدة الظاهر والماهية والفكر والوجود في الدازاين عن طريق التحليل الماهوي الذي ورثه عن هوسرل والـذي كان يسميه هوسرل الحدس الماهوي المتعليل المناهوي الذي ورثه عن هوسرل الدن المناهوي كان يسميه هوسرل الحدس الماهوي الله كيان أنطولوجي ثابت، ماهيت محـددة يجعل هيدجر ينظر إلى الدازاين على أنه كيان أنطولوجي ثابت، ماهيت محـددة الدازاين بعد ذلك. صحيح أن هيدجر يذهب إلى أن وجود الدازاين في العالم سابق على ماهيته، إلا أنه يعامل هذا الوجود في العالم باعتباره الماهية الأساسية للدازاين التحليل الدازاين "تحليل ماهية، ويطلق هيدجر على وصفه لأنطولوجيا الـدازاين "تحليل ماهوي الدازاين باعتباره ماهية ثابتة محددة سلفاً بالوجود في العالم، وذلك في مقابل "جدلية للدازاين الموجودة لدى هيجل.

## الوجود في متناول اليد:

يميز هيدجر بين نوعين من الوجود: الوجود في متناول اليد الإنساني. وليس وجود Hand وهو وجود الشيء، والوجود في العالم وهو الوجود الإنساني. وليس وجود الأشياء وجود "في" العالم بل وجود "ضمن" among العالم. ويحكم هيدجر علي الميتافيزيقا الغربية بأنها نسبت سؤال الوجود (١٤)، ويقصد الوجود الإنساني في العالم. صحيح أنها تناولت قضية الوجود، لكنها تناولت الوجود في متناول اليد، أي وجود الأشياء لا الوجود الإنساني. والوجود في متناول اليد هو وجود بالنسبة للداز اين فقط (١٩١)، فالداز اين وحده هو الذي يدرك أن وجود الأشياء في متناول يده هو . لأن الأشياء ذاتها لا تدرك أن وجودها في متناول اليد.

ويذهب هيدجر إلى أن الدازاين يمتلك فهما في مستوى قبل أنطولوجي للعالم Pre Ontological ، أي قبل فهمه الأنطولوجي السذى يقسم الوجود إلى مقولات (20)، ويتمثل هذا الفهم في التوجه الأداتي نحو العالم. فالإنسان وجود

مستخدم للأداة، وهو ليس كذلك إلا لأن لديه توجها أداتياً نحو العالم سابق على استخدامه للأداة، وليست الأداة إلا بفضل التوجه الأداتي للداز اين. وهذا التوجه الأداتي هو محدد أنطولوجي أساسي لوجود الداز اين. ولانه كذلك فإن الداز اين يفهم أى وجود على أنه وجود على أنه وجود على أنه وجود في متناول، أى على أنه ما هو مدرك حسياً، يفهم الوجود على أنه وجود الأشياء وبالتالي ينسي نمط وجوده نفسه. وتترتب على هذا التحليل نتيجة مهمة لم يعيها هيدجر وهى أن الداز اين نفسه هو الذى ينسي نمط وجوده نتيجة لتوجهه الأداتي الأساسي الذى يجعله يفهم كل وجود على أنه وجود الأشياء. ليست الميتافيزيقا الغربية وحدها إذن هى التى نسبت سوال وجود الداز اين فوه يقوم بذلك أيضاً. نسيان الوجود هو أيضاً محدد أساسي للداز اين وحتمي لأن توجهه الأداتي هو الذى يجعله ينسسي نمط وجوده. وعندما يذهب هيدجر إلى ضرورة تحطيم الميتافيزيقا الغربية لأنها نسبت سؤال وجود الداز اين، فكأنه بذلك يحطم فهما خاطئاً من قبل الداز اين نفسه لوجوده. إنه يحطم خاطئاً متأصلاً في الداز اين تجلى في صورة مذاهب ميتافيزيقية ونستطيع بناء على ذلك القول أن تحطيمه للميتافيزيقا يعد نقداً لوعي زانف من قبل الداز اين نفسه، وعي يعتقد أن كل الوجود هو وجود الأشياء وينسي وجوده هو.

وهنا نجد هيدجر يلتقي مرة اخرى مع هيجل وخاصة في الفصول الثلاثة من الأولى من "فينومينولوجيا الروح"، ذلك لأن هيجل يحلل فيها أشكالاً مختلفة من الوعي الزائف، الوعي المعتقد أن الوجود الحقيقي هو وجود الموضوع المائسل أمامه، أما هو فوجوده عارض وثانوي بالنسبة لوجود الموضوع، لأن الموضوع ثابت وباق ودائم مع اختلاف وتغير الذات(21). وتسير فينومينولوجيا هيجل بعد ذلك في طريق توضيح كيفية وصول الوعي إلى أن الوجود الحقيقي هو وجوده لا وجود الموضوع، وأن معرفته بالموضوع لا تستمد من الموضوع بل من ذاته، وهذه هي مرحلة الوعي الذاتي في "فينومينولوجيا الروح" التي تقابيل الوجود الحقيقي أو الأصل Authentic هيدجر.

و لأن هيدجر ينظر إلى الوجود في العالم على أنه المحدد الأساسي والسشرط الأنطولوجي للدازاين فإن التوجه الأداتي أصبح هو التوجه الأساسي والأول

للداز ابن. وإذا عدنا إلى هيجل محاولين البحث عن معادل لهذا التوجه الأداتسي وجدناه في مقولة العمل Labouur. لكن نلاحظ أن العمل ليس توجها أساسياً للذات عند هيجل، إذ تسبقه توجهات أكثر أولية. فالوعى حسب تحليل هيجل في "فينومينولوجيا الروح" يبدأ في إدراك ذاته أولاً على أنها رغبة desire)، ويبدأ في الاتصال بالأخر من خلال هذه الرغبة، سواء رغبة جنسية في الآخر أو رغبة في الأخر بهدف نيل الاعتراف منه في جدل الاعتراف المتبادل. لقد أدرك هيجل أن الرغبة هي المحدد الأكثر أولية وأساسية للوعي وللوجود الإنساني، وقد أثبت التحليل النفسى الفرويدي ذلك. والرغبة في شيء تولد الحاجة إليه، والحاجة تدفع الوجود الإنساني نحو العمل. ومع العمل تظهر الأداة. إن التوجه الأداتي للوجود الإنساني وفق هيجل يأتي نتيجة للرغبة والحاجة، فالأداة والعمل وسيطان بين الذات وحاجاتها، أي بين الذات ونفسها، وبينها وبين الآخر، لا بين الذات والعالم كما يذهب هيدجر، فالتوجه الأداتي عند هيدجر يأتي نتيجة للوجود في العالم، لكنه عند هيجل يأتي نتيجة لأن الذات تجعل من هذا العالم كله وسيطاً بينها وبسين رغباتها وحاجاتها، العالم هو مجال تحقق رغبة الذات، وتصنع الذات من أشيائه أدوات كي تجعل هذا العالم الخارجي عالماً خاصاً بها صنعته بنفسها، أي لتجعل من الطبيعـة ثقافة وتاريخاً.

# الوجود في ذاته والوجود لذاته:

يذهب هيجل إلى أن الوجود فى ذاته Being in itself هو الإمكانية التى ليست متحققة بعد وهو أيضاً الإمكانية غير الواعية بذاتها، وغير الواعية بما فيها من إمكانية (23). وينطبق الوجود فى ذاته على وجود الأشياء لأن بها إمكانية لأن تتحول إلى هيئة غير التى هى عليها، وعلى النبات مثلاً، لأن البنرة وجود فى ذاته بمعنى أنها شجرة بالقوة؛ وينطبق الوجود فى ذاته أيضا على الوعي فى المراحل الأولى من تطوره، ذلك لأنه عقل وروح فى حالة كمون أو إمكان. أما الوجود لذاته والمحقق لإمكاناته، وهو الوجود الزاته والمحقق لإمكاناته، وهو الوجود الإنساني. وما هو فى ذاته لا يكون فى ذاته إلا بالنسبة لشيء آخر هو لذاته، لأن ما هو فى ذاته لا يعرف أنه فى ذاته، لا يعرف أنه إمكانية غير متحققة أو أن نمط

وجوده مستمد من غيره لا من ذاته. والوجود لذاته الذي يستمد وجوده وحقيقته من ذاته هو وحده الذي يستطيع التعرف على الوجود في ذاته (24). ويتطابق هذا مسع تحليل هيدجر الموجود الأداتي للعالم في متناول اليد، إذ ليس هذا النمط من الوجود ممكناً إلا بفضل الوجود الإنساني، لأن الأداة أداة بالنسبة للوجود المستخدم للداة؛ وكذلك يقول هيجل أن الموضوع ليس موضوعاً إلا بفضل الذات التي تموضعه.

إذا نظرنا إلى فلسفة هيدجر من خلال التمييز الهيجلي السسابق اكتسشفنا أن تمييز هيدجر بين الوجود والموجود، بين وجود الشيء ووجود الدازاين، متنضمن في تميز هيجل بين الوجود في لذاته والوجود ذاته. فالوجود في ذاته عند هيجل هو الموجود أو وجود الشيء عند هيدجر، والوجود لذاته عند هيجل هو وجود الدازاين عند هينجر. ويذهب هيدجر إلى أن الدازاين وحده هو الهذي يستطيع إدراك أن وجود الشيء وجود في ذاته، وهو الذي يستطيع تحديد ومعرفة شيئية الـشيء. الشيء شيء بالنسبة للذات التي تشيئه لا بالنسبة لذاته، والشيء يستمد وجود الشيء من الدازاين أو الوجود لذاته (25)، وهو ما يتفق تماماً مع تمييز هيجل. كما أن الوجود الحقيقي عند هيجل، وهو وجود الروح، هو وجود لذاته وفي ذاته في الوقت نفسه، الوجود الواعى بذاته والواعى بأنه صانع موضوعاته وخالق عالمه، ففينومينولوجيا الروح تبدأ بوجود لذاته فقط، الوجود المعتقد أن الآخر مستقل عنسه ويواجهه، سواء كان هذا الآخر شيئاً أو ذاتاً أخرى، إلا أنه يكتشف أن هذا الآخر لا يكون آخر إلا بالنسبة له، ولن يكون هو وجود لذاته وفي ذاته في الوقت نفسسه إلا بالقضاء على التعارض بينه وبين الآخر (26). ولا يمكن أن يحل التعارض بين الأنا والعالم إلا عندما تصنع الأنا عالمها الخاص بها وتخرج من سيطرة النضرورة الطبيعية العمياء وتصنع قانونها الذي هو الضرورة العقلانية؛ كما لا يمكن القضاء على التعارض بين الأنا والأخر إلا بنشأة وجود يضم الاثنين معاً، وهــو الــروح المطلق الذي هو في حقيقته وجود جماعي.

نلاحظ مما سبق أن هيجل اكتشف جدلاً بين الوجود فى ذاته والوجود لذاتسه ينطوى على تناقض وصراع بينهما، وأن هذا التناقض والصراع لا يمكن أن يرفع auftheben إلا فى الروح المطلق التى هى وجود جماعى صانع لذاته وخاضع

لقوانينه التى أملاها على نفسه. ولأن هيدجر لم يلاحظ هذا الصراع والجدل فلسم يشعر بضرورة تجاوز تعارض الوجود فى ذاته والوجود لذاته، أو الأنا والآخر، فى صورة "النحن"(27) أو الوجود الجماعي المسير ذاتيا، أى لسم يتوصل إلى الدلالات السياسية والاجتماعية الثورية التى تنتهى إليها تحليلات هيجل. لقد نجح هيجل فى إسباغ طابع تاريخى واجتماعى على الروح المطلق وعلى فلسفته كلها، في حين أن هيدجر لم ينجح إلا فى إقامة أنطولوجيا للدازاين ولأنماط وجوده: الوجود من أجل الموت، والهم، والقلق، والملل، والعزلة.

## زمانية وتاريخية الوجود الإنساني:

يقر هيدجر فنى بداية كتابه "الوجود والزمان" أن وجود الدازاين وجود زماني، وعلى الرغم من ذلك فهو لا يأخذ في تحليل زمانية الدازاين مباشرة، بل يبدأ بتحليل الدازاين باعتباره وجودا في العالم، والوجود في العالم يستتبعه التوجه الأداتي للدازاين، وهو ما يركز عليه هيدجر، في حين يختفي البعد الزماني ولا يظهر إلا في النصف الثاني من الكتاب، أما الجزء الأول كله فيتناول موضوعات بعيدة عن الزمانية مثل الاهتمام والطابع العالمي للعالم Worldhood، والوجود "في"، والوجود "مع". وإذا ما انتقلنا إلى الجزء الذي يعالج فيه زمانية الدازاين لمن نجد موضوعات ينطبق عليها الطابع الزماني تحديداً إلا فمي الوجود اليمومي نجد موضوعات ينطبق عليها الطابع الزماني تحديداً إلا فمي الوجود اليمومي وهو زمانتية زائفة، والوجود من أجل الموت والتاريخية.

هل تحتوى فينومينولوجيا هيجل على بعد زماني؟ بالطبع. ويتضح ذلك مسن الفصل الأول، حيث تقترب معالجة هيجل لـ "الآن" Now من معالجة هيدر، كان هيدجر قد حلل تقسيمات الزمان إلى ماض وحاضر ومستقبل، وذهب إلـى أن الحاضر هو فقط ما له واقعية وحقيقة. حقيقة الزمان تتمثل في الحاضـ أو "الآن"، لأن الماضي يستمد وجوده من حيث إنه كان حاضراً في وقت ما، والمستقبل كذلك يستمد وجوده وحقيقته من أنه سوف يكون حاضراً في وقت ما. لكن ما هـو هـذا الحاضر أو "الآن"؟ يذهب هيدجر إلى أن هذا "الآن" هو الأنا، هـو الـدازاين، لأن الدازاين هو الذي يمتلك الحاضر والوعي بالحاضر، فالزمان في جـوهره وعـي ذاتي غير متوفر للأشياء، أي لا يمكن أن تكمن حقيقته في الزمان الفيزيائي (29).

تقترب هذه المعالجة إلى حد كبير من معالجة هيجل لـ "الآن". يذهب هيجل إلى أن "الآن" يمكن أن يكون ليلاً أو نهاراً وليس ثابتاً أبداً، فهو بكف عن أن يكون أناً في اللحظة التي نشير فيها إليه، اذ يمكننا أن نقول إن "الان" صباحاً وبعد لحظة يصبح هذا "الآن مساءاً" (30). لكننا نستخدم "الآن" دائماً، لذلك "فالآن" هـ و الـ شيء الثابت وسط تغير الزمان الفيزيائي، فنحن نـ ستطيع أن نقـ ول "الآن" علـ ي كـل الأوقات، وما يقال على أشياء كثيرة هو الكلي (11)، وبالتالي "فالآن" هو كلي، وهـ و في حقيقته تعبير عن الحضور الواعي بذاته. وهذا الحضور الدائم الواعي بذاته هو الوجود الإنساني؛ وبالتالي فالنتيجة التي تؤدي إليها تحليلات هيجل للزمـان هـي القول بأن الوجود الإنساني زماني، بما أنه حضور دائم وكلي وواع بذاته. لم يعلن العجل عن هذه النتيجة صراحة، إذ كان منشغلاً بقضايا أخرى منها كـون الكلـي هيجل عن هذه النتيجة صراحة، إذ كان منشغلاً بقضايا أخرى منها كـون الكلـي متضمناً في الإدراك الحسي البسيط، لكن النتيجة المنطقية لتحليلاته تتفق في النهاية مع تحليلات هيدجر القائلة أن "الآن" لا يمكن أن يكون في الأشياء أو في الزمـان مع تحليلات هيدجر القائلة أن "الآن" لا يمكن أن يكون في الأشياء أو في الزمـان الفيزيائي، فالذات التي تقول "الآن" هي نفسها هذا "الآن".

والحقيقة أن هيدجر الذى أعلن عن زمانية وتاريخية الوجود الإنساني أخذ فى تحليل الدازاين على أنه وجود فى العالم فقط ولم يتناول وجود الدازاين فى التاريخ، وأخذ يستخلص أنماطاً أنطولوجية من الوجود فى العالم مثل الأداتية والاهتمام والقاق، لكنه لم يستخلص أنماطاً أنطولوجية من الوجود فلى التاريخ. إذا كان الوجود الإنساني وجود زماني، فإن التاريخ سوف يكون هو المجال الذى يتكشف فيه وجود الإنسان لنفسه وتتحقق فيه إمكاناته بالكامل، هذا إلى جانب أن التاريخ يجب أن يمدنا بأمثلة عينية على أنماط أنطولوجية للوجود الإنساني، وكل ذلك لا يجب أن يمدنا بأمثلة عينية على أنماط أنطولوجية للوجود الإنساني، وكل ذلك لا نجده عند هيدجر بل عند هيجل. إذ نجد في فينومينولوجيا هيجل معالجة لتطور الروح باعتباره تطوراً أنطولوجياً وتاريخياً في الوقت نفسه، إذ تكشف كل مسن النزعة الشكية والأبيقورية والرواقية والقانون الروماني واليهودية والمسيحية الأولى وكنيسة العصور الوسطي وعصر التنوير وعصر الثورة الفرنسية أنماطاً تاريخية من الوجود تتمتع في الوقت نفسه بوضع أنطولوجي خاص في طريق تطور الروح. لقد أدرك هيجل أن أنطولوجيا الوجود الإنساني يجب أن تكون فلسفة تطور الروح. لقد أدرك هيجل أن أنطولوجيا الوجود الإنساني يجب أن تكون فلسفة

فى التاريخ، بما أن وجود الإنسان وجود تاريخي يتكشف ويتحقق فى التاريخ. التناهى واللاتناهى:

أنطولوجيا هيدجر هي أنطولوجيا التناهي، أي الأنطولوجيا التي تبحث في الوجود الإنساني من منطلق أنه وجود متناه. وهذا هو المعني الحقيقي للزمان عنده فزمانية الوجود الإنساني لديه تعنى تناهي هذا الوجود (32)، والحقيقة أنه بذلك كان متأثراً بلاهوت العصور الوسطي الذي كان يقسم الوجود إلى عالم إنساني مخلوق خاضع للزمان، وعالم إلهي متعال على الزمان وغير خاضع له. وكانت الكنيسة دائماً ما تنظر إلى سلطتها على أنها سلطة إلهية غير زمانية أما سلطة الدولة والقوانين الوضعية فهي "سلطة زمانية". كما أن كل ما هو دنيوي كان يسمي والقوانين الوضعية فهي "سلطة زمانية". كما أن كل ما هو دنيوي كان يسمي عبارة هيدجر التي يقول فيها أنه لاهوتي مسيحي، ويجب أن نفهم هذا الاعتراف حرفياً ولا نؤوله، فأنطولوجيا هيدجر تعتمد بالفعل على المعنى اللاهوتي المسيحي عن الزمان باعتباره مجال التناهي.

و لأن أنطولوجيا هيدجر هى أنطولوجيا الوجود المتناهي فقد احتل موضوع الموت مكانة مركزية فى فلسفته، بل إنه قد وصف نمط الوجود الإنساني كله بأنه وجود تجاه الموت. ونشعر فى حديثه عن الموت أنه يتخذ المعنى الديني عن الموت أو الفناء Finitiude.

وعندما أصدر هيدجر كتابه "الوجود والزمان" نظر الكثيرون إليه على أنسه فيلسوف وجودي، وتم إلحاقه بزمرة الفلاسفة الوجوديين، لكنه لم يوافق على ذلك وأصر على أنه لاهوتي مسيحي، أى أصر على الدلالات الدينية لمفاهيمه عن الزمان والموت والتناهي. وكي يبعد هيدجر عن فلسفته شبهة الانتماء إلى التيار الوجودي نشر بعد ثلاث سنوات من "الوجود والزمان" (1926) كتاباً آخر بعنوان "كانط ومشكلة الميتافيزيقا" (1929)، فهو يعلن في مقدمته للطبعة الرابعة أن الهدف الأساسي من نشره لهذا الكتاب تصحيح سوء الفهم الذي علق بسؤال الوجود في "الوجود والزمان" (1938)، ويقصد هيدجر بسوء الفهم هذا التفسير الوجودي لفلسفته والذي يرفضه بشدة. وما نلاحظه في هذا الكتاب أنه شرح لمفهوم هيدجر عن

التناهي وأنطولوجيا التناهي عن طريق تأويل فينومينولوجي لـ "نقد العقل الخالص" لكانط، إذ ينظر هيدجر إلى كتاب كانط على أنه أول محاولة لتأسيس ميتافيزيقا للمعرفة على أساس تناهى الوجود البشري في مقابل الميتافيزيقات القديمة.

يهدف هيدجر من تأويله لـ "نقد العقل الخالص" إلى توضيح أن الكتاب تكمن وراءه أنطولوجيا حول تتاهى الوجود الإنساني (34)، ذلك لأن كانط يبدأ كتابه باسئلة ثلاثة: ماذا يمكنني أن أعرف؟ وماذا على أن أعمل، وما الذي يمكن أن آمل فيه؟ ويقوم كل سؤال من هذه الأسئلة من وجهة نظر هيدجر على افتراض أن الوجـود الإنساني متناه، ويقصد هيدجر من ذلك القول بأنها أسئلة تفترض كون الإنسان وحيداً في العالم، ملقى هناك بدون دعم أو سند إلهي، وبالتالي فيحسب عليه أن يفكر بنفسه ولنفسه؛ فكون الإنسان وحبداً في العالم يحتم عليه التساؤل حول إمكان معرفته وحدودها وقدرته على الفعل وما بمكن أن بأمله، بعيداً عن أي مرجعية إلهية. ولذلك يطرح كانط سؤالاً رابعاً: ما هو الإنسان؟ وهو سؤال منطقى يتفق في نظر هيدجر مع النظرة إلى الوجود البشري على أنه متناه. يعبر هذا السؤال عن أن الموجود الإنساني نفسه هو الذي يسأل عن وجوده وهو الذي يعثر بنفسه على الإجابة دون مساعد من أحد و دون مرجعية أخرى غير ذاته. والدليل الذي يقدمه هيدجر على أن فلسفة كانط مؤسسة على أنطولو جيا للتناهي هو نظرية كانط في الحدس الحسى، إذ يذهب كانط إلى أن المعرفة الإنسانية ليست ممكنة بدون الحدس الحسى، وليس متاحاً للإنسان أن يتلقى موضوعات معرفته إلا في صورة حدوس حسية، أما الحدس العقلى فغير ممكن، أي تكوين معرفة مسشروعة دون الاعتماد على مادة الإدراك الحسى، فلأن المعرفة الإنسانية متناهية فهي تحس الموضوع باعتباره قائماً أمامها أومعطى للإدراك الحسى، وعلى أنه ظاهر أو تمثل، أما الموضوع في ذاته بعيداً عن ظاهرة وعن النمط الذي يغطى به الحسس الحسى فغير ممكن(35). الإنسان يعرف الظاهر ولا يعرف الأشياء في ذاتها لأنسه وجسود متناه.

إن لجوء هيدجر لتأويل فينومينولوجي لنقد العقل الخالص ليشرح به مفهومه عن أنطولوجيا التناهي هو بالضبط ما يجعله عرضة للنقد الذي وجهه هيجل لكانط.

ينظر هيدجر إلى نقد العقل الخالص على أنه نموذج لميتافيزيقا للمعرفة على أساس تناهي الموجود البشري، وهذا الجانب في كتاب كانط هو ما اعترض عليه هيجل وما جعله ينقد كانط في الأساس، والأكثر من ذلك أن هيجل كان يطلق على فلسفة كانط فلسفة التتاهي قدحاً فيها ورغبة في استبدالها بفلسفة أخرى اللاتناهي أو للمطلق بتعبيره.

كان هيجل على وعى بالشعور الذي بدأ يسود في عصره، وهو الشعور بفناء وتناهى الموجود البشري، أي الشعور نفسه الذي تجده في فلسفة هيدجر، ويتجسسد هذا الشعور في التمسك بكل ما هو فان والاعتقاد أنه هو جوهر وحقيقة الإنسان التي لا يملك غيرها، والنظر إلى كل ما هو سماوي أو مقدس على أنه لا ينتمسى للبشري. وفي رأى هيجل أن السبب في هذا الشعور هو اختفاء القوة الموحدة من حياة الناس، تلك القوة التي كانت تجمع الناس على قيم ومثل عليا كان يوفرها الدين. أما بعد اضمحلال الدين وبعد عصر التنوير فقد اختفت هذه القوة الموحدة وذلك في سبيل مثال جديد وهو العقلانية التي تفصل بين كل ما هو سماوي ومقدس ولا متناه عن حياة البشر. وهنا يحدث للروح البشرية اغتراب، إذ لا تجد نفسها إلا وهي منغمسة في الأرضى والمتناهي. ويصف هيجل حال الروح الإنسساني في عصره بقوله: "إن الروح تقدم نفسها على أنها جدباء، حتى إنها، مثل الظمآن الذي يسير في الصحراء من أجل شربة ماء، تتعطش إلى مجرد الإحساس بالمقدس. إن القدر القليل الذي يشبع الروح دليل على مدى ظمأها" (36). وهيجل لا يرضي بمجرد الإحساس بالمقدس، بل يريد امتلاك المقدس كله، يريد وضع المقدس في صورة نسق فلسفى والتعبير عنه تصورياً. وهنا بالضبط يكمن أصل فلسفة هيجل باعتباره أنطولو جيا للامتناه مواجهة لأنطولوجيا التناهي عند هيدجر.

ويعلن هيجل في الفينومينولوجيا عن عدم رضائه عن ذلك الشعور الذي يجد أمانه وطمأنيته وبيته في النتاهي، لأن ذلك تعبير عن الفقسر الروحسي والخسواء الداخلي. ويكشف هيجل عن حكمة ذات دلالة بالنسبة لهيدجر، إذ يقول إن الفلسفة العميقة، أي الناسفة التي تصل إلى عمق الإنسان، يمكن أن لا تكون أصيلة، فالعمق ليس شرطاً أن يعنى الأصالة، إذ يمكن أن يكون عمقاً خاوياً(37)، عمقاً يعبسر عسن

وحشة داخلية عميقة واغتراب روحى يتمثل في صورة فراغ داخلي كبير نعتقد أنه عمق بمعني الأصالة إلا أنه في حقيقته فقر واغتراب روحي. وكان هيجل يصف فلسفة هيدجر بالضبط، لأن هيدجر بالفعل هو الذي يجد أمانه وطمأنيته في التناهي، ويبحث عن الأصالة في فراغ داخلي كبير يعتقد أنه عميق إلا أنه خواء روحي، يسميه هيدجر الوجود تجاه الموت. هناك إذن تعارض قوى بين دوافع فلسفة كل من هيجل وهيدجر، فهيجل يعترض على الشعور نفسه المسيطر على فلسفة هيدجر، ويضع إزاءه فلسفة تأخذ منطلقها من شعور مناقض تماماً، وفسى النهاية يقدم لنا كل واحد منهما أنطولوجيا مواجهة للتي يقدمها الآخر: يقدم هيجل أنطولوجيا في التناهي.

لم يكتف هيجل بنقد فلسفة التناهي لدي كانط بل أدرك أن هناك تناقضاً بين النناهي واللاتناهي، بين الفلسفات الحديثة في المعرفة والطموح الميتافيزيقي للفلسفات القديمة، وبحث عن مصدر هذا التناقض ووجد أنه تعبير عسن تناقض أعمق بين الإيمان والمعرفة، بين المقدس والدنيوي، وأدرك أن الثقافة الحديثة هي سبب هذا التناقض، إذ نظرت إلى طرفي كل ثنائية على أنهما في تعارض لا يحل، ويقصد هيجل بالثقافة الحديثة ثقافة عصر التنوير بالأخص (38)، إذا أتي بمفهوم عن العقل مواجه ومعارض لكل ما هو مقدس والامتناه.

وفى حين استطاع هيجل وضع يده على التناقض بين التناهي واللاتناهي الذى ينازع الرجود البشري وبحث له عن أسباب، لم يلحظ هيدجر مثل هذا التناقض، وكل ما فعله أن استغرق في تأسيس أنطولوجيا حول تناهي الوجود البشري في غيبة البعد الآخر وهو اللاتناهي. ولذلك فإن مفهوم هيدجر عن التناهي عرضة للاتهام بأنه مصمت ولا يحتوى على أي تناقضات، إلا تناقضاته هو الناتجة عن الشعور بالفناء الذي يسيطر عليه، لقد حكم هيدجر على الوجود البشري بالتناهي في حين أننا جميعاً نشعر كأفراد بالتوتر والتناقض بين التناهي واللاتناهي، فهما يتنازعان داخل الفرد الواحد، وهذا ما عبرت عنه فلسفة هيجل تحت مصطلحات عديدة منها التناقض والسلب وشقاء الوعي، أما أنطولوجيا التناهي عند هيدجر فهي ذات بعد واحد لأنها لا تعترف بالبعد اللامتناه ولا تعترف بأنه ينازع

البعد الآخر المتناهى.

و لأن فلسفة كانط على التى يستخدمها هيدجر لشرح مفهومه عن أنطولوجيا التناهي، فإن نقد هيجل لكانط وللجانب نفسه الذى يبرزه هيدجر وهو التناهي يعند في الوقت نفسه نقداً غير مباشر لهيدجر. وسوف نحاول فيما يلي توضيح نقد هيجل لكانط وكيف أن هذا النقد ينطبق كذلك على هيدجر.

يتركز نقد هيجل لفلسفة كانط باعتبارها فلسفة التناهي في عمل مبكر له وهو "الإيمان والمعرفة (1802). ينقد هيجل فلسفات كانط وجاكوبي وفخته لكونها نظرت إلى العقل على انه متناه ولا يمكنه الاشتغال إلا على المتناهي، ولكونها رفعت هذا التناهي إلى مرتبة النسق الفلسفي وصنعت منه مطلقاً. يقول هيجل: "إن اليقين الوحيد المتيقن من ذاته لدى كانط هو وجود ذات مفكرة، عقل متأثر بالتناهي؛ وكل الفلسفة تتأسس في تحديد الكون بالنظر إلى هذا العقل المتناهي. إن ما يسمى بنقد كانط الملكات المعرفية. لا يرقي إلا إلى التقييد المطلق المعقول في شكل متناه.. إنهم (كانط وجاكوبي وفخته) يحولون المحدودية إلى قانون أبدي.. ولذلك فهذه الفلسفات يجب أن ينظر إليها على أنها ليست إلا ثقافة. الإنساني العادي الذي يرتفع إلى مستوى التفكير في الكلي(39). ومن الولضح مدى انطباق العادي الذي يرتفع إلى مستوى التفكير في الكلي(39). ومن الولضح مدى انطباق هذا النقد على هيدجر، إذ إنه هو الآخر "يحدد الكون" أي يصنع أنطولوجيا "بالنظر إلى العقل المتناهي" أي بالنظر إلى ميتافيزيقا في المعرفة على أساس تناهي الوجود البشري، ذلك لأن هيدجر يستخلص أسساً إستمولوجية من "الوجود في العالم" والتوجه الأداتي" وهي كلها أشكال متناهية، أو زمانية، من الوجود الإنساني.

ويستمر هيجل في نقد فلسفات كانط وجاكوبي وفخته بقوله: "إن المثالية التي تقدر عليها هذه الفلسفات هي مثالية التناهي.. بمعنى أنها تضع التناهي في شكل مثالي "(40). ولا يفعل هيدجر أكثر من ذلك، إذ يجعل من البعد المتناهي في الإنسان أساساً يقيم عليه أنطولوجيا للوجود الإنساني كله ويجعل هذه الأنطولوجيا منطلقاً لمراجعة كل تاريخ الأنطولوجيا السابق. ويرجع هيجل السبب في سيادة فلسفة التناهي إلى الثقافة السائدة في عصره وهي ثقافة عصر التنوير التي فيصلت بسين المتناهي واللامتناهي. وفي ذلك يقول: "إن الموقف الثابت الذي أسسته الثقافة بالغة

القوة لعصرنا هو العقل متأثر بالحواس. وفي هذا الوضع لا تستطيع الفلسسفة أن تهدف إلى معرفة الإله (أو اللامتناه)، بل فقط معرفة ما تسميه معرفة الإنسان وتهدف إلى معرفة الإنسان وإنسانيته ينظر إليهما على أنهما نوع متناه من العقل يشكل موقف الفلسفة المطلق" (41). أليس هذا هو موقف التناهي الذي اعتنقه هيدجر وفسر على أساسه فلسفة كانط؟ إن نظرة هيجل وهيدجر لفلسفة كانط متطابقة، فكلاهما ينظر إليها على أنها فلسفة في المعرفة الإنسانية باعتبارها متناهية ومحدودة، وعلى هذا الأساس ينظر إليها هيدجر على أنها ترسسي أسسا لأنطولوجيا التناهي، ويحكم عليها هيجل بأنها للسبب نفسه تكون عاجزة عن إدراك المطلق وتحقيق مهمة الفلسفة في العصر الحديث وهي التوفيق بين المتناقصات المطلق وتحقيق مهمة الفلسفية التقليدية لأن فلسفة كانط توقعنا مرة أخرى في الثنائيات، إذ تواجه بين الفهم والعقل، وبين عالم الظاهر وعالم الأشياء في ذاتها، وبين العقل النظري والعقل العملي، أي تعيد الثنائيات الأساسية بين المتناهي وبين المتناهي

تصنع فلسفة هيدجر من تناهي الوجود البشري حقيقة مثالية وتجعله أساساً لأنطولوجيا الدازاين، ولذلك فإن النقد التالي الذي يوجهه هيجل لكانط ينطبق كذلك عليها هيدجر: (ينظر كانط إلى) الفلسفة على أنها لا يجبب أن تقدم فكرة عن الإنسان بل مفهوم مجرد عن الإنسانية التجريبية المنغسمة كلية في المحدوديات الإنسان بل مفهوم مجرد عن الإنسانية التجريبية المنغسمة كلية في المحدوديات موازية لي "الوجود في العالم" عند هيدجر، لأن هيدجر يعالج هذا الوجود في العالم على أنه الشرط الإنساني الأساسي والذي لا يمكن تجاوزه. كما نشعر في تحليب هيدجر للوجود في العالم أنه انحباس في العالم، انغماس فيه وتورط بحيث إن هذا العالم يشكل الحد النهائي الذي لا يمكننا تجاوزه، وهنا يصبح الوجود في العالم هو المحدودية التي نقدها هيجل في فلسفة كانط.

ويذهب هيجل إلى أن فلسفة التناهي تتضمن السلب Negation، وهو لــيس السلب الإيجابي أو المتعين الذي نجده في "فينومينولوجيا الروح"، بل هو سلب يعبر عن المحدودية التي ذكرناها، إذ يتمثل في النظر إلى الجزء على أنه والكل، وأخــذ

الو اقعة على أنها هي كل الحقيقة، وتحويل المتناهي إلى مطلق<sup>(43)</sup>، والنظسر إلى ا الفرد المتناهي على أنه الوجود الأساسي وإهمال النوع البشري باعتباره هو الخالد واللامتناهي، أو تحويل فلسفة الدازاين إلى أنطولوجيا مثلما يفعل هيدجر. وفلسفة التناهى سالبة لأنها تسلب الأمل في المطلق الحقيقي، ولأنها مجردة، فالتمسك بالجوانب المتناهية من الوجود الإنساني واعتبارها هي السرط الإنساني الأنطولوجي المطلق والنهائي هو تجريد لهذا الشرط الإنساني الذي يحتوى كذلك على اللامتناه بالضرورة. لا عجب أن يعثر هيدجر في "نقد العقل الخالص" على حليف له، لأن الكتاب نقد لكل سعى نحو اللامتناه والمطلق، وتقييد للمعرفة والعقل بالتناهي والمحدودية. لقد كشف هيجل عن أن فلسفة التناهي سالبة ومجردة، وهــذا هو ما تتصف به فلسفة هيدجر بالضبط كما أجمع كثير من الباحثين، إذ إن الــسلب عنصر أساسى للدازاين عند هيدجر، وهو يتخذ أسماء عديدة أهمها العدم nothinghess؛ إن السلب والعدم عند هيدجر وسارتر يرجعان إلى التناهي والمحدودية، أي نوع السلب نفسه الذي نقده هيجل. وهذا ما يفسس لنا المكانسة المركزية التي يحتلها الموت في فلسفة هيدجر، فأنت عندما تقيم أنطولوجيا للوجود الإنساني باعتباره وجودا متناهيا يتضمن العدم كعنصر أساسي فسسوف تجد أن الموت يشكل المقولة الأساسية أمامك.

الحقيقة أن شعور التناهي المسيطر على فلسفة هيدجر كان حالة من حالات الوعي التى نقدها هيجل فى "فينومينولوجيا الروح" تحت مسمى الوعي السقى السوعي السقى السوعي الذى ينظر إلى نفسه على أنسه متناه ويواجه بين ذاته وبين اللامتناه معتقداً أنهما فى تعارض أبدي لا يمكن حلسه والوعي الشقى كذلك هو الذى ينتابه الشعور بأنه لا شيء، أى الشعور بالعدم وبأن مصيره الفناء أو الموت (44). وهذه هى فلسفة هيدجر بالضبط لكن ما الحل السذى يقدمه هيجل لشقاء الوعي؟ إن شقاء الوعي هو حالة السوعي المرتبطة بالديانية اليهودية وبالمسيحية الأولى، ويوضح هيجل أن الحل لمثل هذا السشقاء هو في القضاء على التناقضات التى تقسم الوعي الشقي نصفين، أى التناقض بين الأرضى والسماوى، والإنساني والإلهي، والتناهي واللاتناه، والجسم والسروح، والسضرورة

والحرية. ويذهب هيجل إلى أن القضاء على هذه الثنائيات يتطلب تغييراً شاملاً للثقافة، ولا يكفي التنوير في نظره لتحقيق هذه المهمة، لأن عصر التنوير وقع مرة أخرى في هذه الثنائيات نفسها. والحل الذي يقدمه هيجل هو مفهومه عن السروح المطلق، الذي تتألف فيه جميع التناقضات، وهذا الروح المطلق هو روح السشعب، الوجود الجماعي الذي يضم الأفراد في وحدة عضوية ويقضي على التعارض بين الحرية والضرورة، هيجل إنن يشير إلى أن القضاء على السوعي السشقي وعلى التعارض بين التناهي واللاتناه هو في شكل جديد من الحياة الجماعية.

## البينذاتية الزائفة والبينذاتية الحقيقية:

فى فلسفة كل من هيجل وهيدجر جانب بينذاتي intersubjective واضح، لكن بينذاتية هيدجر زائفة كما سوف نرى. صحيح أننا سنجد البعد البينذاتي بوضوح لدى هيدجر، إلا أن تحليلنا يثبت أنها بينذاتية زائفة.

صحيح أن هايدجر يذهب إلى أن "الدازاين" هـو الآخـرون، وأن الوجـود المشترك هو الشرط الصوري لإمكانية انفتاح الآخرين على "الدازاين" وإدراكهم له وجوديا، وأن إدراك المكانة الأنطولوجية للآخر... شكل من أشكال الوجود" (45). إلا أن أنماط وجود الدازاين التي يحالها ليس لها علاقة بهـذا الوجـود المـشترك ولا بالآخر، فالقلق والعدم والطابع اليومي والوجود تجاه الموت هي كلها ظواهر فردية في الأساس لا ظواهر جماعية. بل إن هيدجر يذهب إلى أن الوجود المشترك مـع الآخرين هو وجود زائف وذلك عندما ينخرط الدازاين في عالمه المشترك، كما أن خاهرة الوجود الرائف هي الصورة المتطرفة للوجود المـشترك، وهـي صـورة غالبة على الدازاين في حياته اليومية (46) معني ذلك أن الوجود المـشترك عنـدما يشتد ويزيد عن حده يتحول إلى وجود زائف، وهذا بالضبط ما يؤكد لنا أن ببينذاتية هيدجر ليست بينذاتية حقيقة.

تتمثل قوة البعد البينذاتي عند هيدجر في توضيحه أن الدازاين يفهم نفسه من خلال الآخر، يذهب هيدجر إلى أن الدازاين يفهم ذاته بانعكاس Reflection، لكنه ليس انعكاساً بالمعنى التقليدي الذي يعني الانطواء الداخلي على الذات والحملقة فيها كما لو كانت شيئا أمامنا، بل هو انعكاس بالمعنى البصرى أو الضوئي للكلمسة، أي

كسرا للاتجاه، رؤية الذات من خلال الموضوعات وفيى الموضوعات. ويدذكر هيدجر أن هذا المعنى للانعكاس ظهر لأول مرة لدى هيجل (47)، وهده شهادة خطيرة منه؛ فهو كأنه يقول بذلك أن فهم الداز اين لذاته والذى يقصده هو قد توصل إليه هيجل من قبل بمفهومه عن الانعكاس.

وهذه مفارقة عجيبة، لأن هيدجر الذي يرفض هيجل ولا يعترف لـــه بـــأي فضل يأتي بهذه الفكرة المركزية في فلسفته ويصرح بأنها موجودة لدي هيجك. ويبدو أن هذه الفكرة ليست وحدها الموجود لدى هيجل، فقد سبق أن ذكرنا أن هيدجر يعترف بأن مفهوم هيجل عن الروح يقترب من مفهومه هو عن الوجود، هذا بالإضافة إلى اعتراف هيدجر في "الوجود والزمان" أن تحليلات هيجل للزمان متفقة إلى حد كبير مع تحليلاته هو ، وكل هذه الاعترافات تبرر لنا القول بأن هيدجر أحدث انقلاباً هيجلياً على فينو مينولوجيا هوسرل وذلك بأن تحول مجال البحث الفينو مينو لو جي لديه ناحية الموضو عات الهيجلية المعروفة بصورة تلقائيــة؛ ويظل هيدجر يلاحظ تشابها بين فكرة من أفكاره وفكرة هيجليمة طموال حياتمه الفكرية، والحقيقة أن مصدر هذا التشابه والذي لم يعترف به هيدجر أن كـل مـن حاول استخدام المنهج الفينومينولوجي في مجالات أخرى غير مجالات هوســرل التقليدية، أي مجالات الأبستمولوجيا، وجد نفسه يرجع بالفينومينولوجيا إلى أصلها الهيجلي مبتعداً عن هوسرل. وهذا هو المعنى الحقيقي لقول هيدجر أن "تطور الموضوع الفينومينولوجي يمكن أن يستمر في اتجاه مضاد للفينومينولوجيا (الهوسرلية)(48). أي أن توسيعاً لمجال البحث الفينومينولوجي كي يستوعب ســؤال الوجود، ومهمة تأسيس أنطولوجيا للوجود الإنساني محتم عليها أن تكسر الإطار الهوسرلي، أي اقتصار الفينومينولوجيا على قضايا نظرية المعرفة. إن هيدجر يكسر الإطار الهوسرلي للفينومينولوجيا ليجد نفسه منفتحاً على أفقها الهيجلي كما لاحظ هو نفسه عدة مرات.

وعلى الرغم من التشابه الذى يعترف به هيدجر إلا أن الفرق بينه وبين هيجل لايزال كبيراً. ذلك لأن رؤية الذات لنفسها في الموضوعات لدى هيجل تأتى نتيجة لإدراك الذات أنها هي التي تؤسس الموضوع معرفياً، هي التي تموضعه، أو

لإدراكها أن هذا الموضوع من صنعها. وهذا البعد غير موجبود لدى هيدجر. فالشرط القبلي الذى يمكن الذات من رؤية نفسها فى الموضوع هو أن يكون هذا الموضوع من صنعها، أى أن الانعكاس عند هيجل يفترض مقولة العمل، سواء كان عملاً عقلياً أو ذاتياً، فى حين أن الانعكاس لدى هيدجر لا يتضمن مثل هذا الشرط القبلي. هذا بالإضافة إلى أن هيجل يذهب إلى الانعكاس لا يقتبصر على رؤية الذات لنفسها فى الموضوعات، بل كذلك فى الذوات الأخرى، أى رؤية الذات لذاتها كما تراها الذوات الأخرى. وهذا البعد البينذاتي من الانعكاس غير موجود لدى هيدجر، وهذا هو معنى قولنا أن بينذاتية هيدجر ليست بينذاتية حقيقية لأنها لا تتضمن تشكيلاً لهوية الذات من خلال التفاعل مع ذات أخرى كما يدهب هيجل. وتأكيداً على هذا التحليل يقول هيدجر: "الدازاين يجد نفسه أساساً فى الأشياء" لا فى ذوات أخرى (49).

فى حين أن الذات عند هيجل تفهم ذاتها مما صنعته، فإن فهم الدازاين لنفسه لا يتضمن أى صنع، بل يتضمن عثوره على عالم معطي من قبل ليس له أى دخل في إيجاده، فهو يفهم نفسه على أنه ليس إلا وجود في هذا العالم فقط: "لأننا موجودون فنحن نفهم مسبقاً عالماً معطى، وقادرين على أن نفهم ونتعرف على أنفسنا.. عن طريق الموجودات التي نلتقي بها" أى التي نجدها كما هي جاهزة أمامنا. "إن الدازاين في فهمه لنفسه عن طريق الأشياء فإنه يفهم نفسه على أنه وجود في العالم "(50)، أى أن عالمه هو الذي يجعله يدرك ماهيته، وليس في هذا الوصف أى وجود لجانب بينذاتي. وهيدجر هنا يرجع إلى الثنائية التقليدية بين الذات والعالم ناظراً إلى الذات على أنها وجود مفرد لا جماعة بشرية متفاعلة.

والدليل على أن هيدجر يقصد بالدازاين ذاتاً مفردة هو ذهابه إلى أن الاتصال هو علاقة من قبل دازاين واحد بدازاين آخر داخلان معاً في توجه أساسسي نحو موضوع ما. ويقول في ذلك: "إن الدازاين بتناوله لشيء فهو يشترك مع الدازاين الثاني في التوجه نفسه (نحو ذلك الشيء)(51). العلاقة بين دازاين ودازاين آخر تتم بتوسط العالم، وما يجمع الاثنين هو التوجه الواحد نحو العالم، لا علاقسة تفاعليسة بينهما. والتواصل بينهما هو أن يكون كل منهما في حالة التوجه نفهسا نحو موجود

معين؛ علاقة التواصل هذه إذن ليست مباشرة بل تتم بتوسط العالم والموجودات، وهي عكس علاقة التواصل عند هيجل تماماً والتي ليست محتاجة إلى وسيط ثالث. كما أن علاقة الأنا – الأنت عند هيدجر ليست علاقة أساسية بل مشتقة، إذ تعتمد على علاقة الدازاين بالوجود في العالم (52).

وعندما يبحث هيدجر عن شروط إمكان الوجود في العالم يذهب إلى أنها تتمثل في قدرة الدازاين على التعامل مع الأشياء باعتبارها أدوات. فالوجود في العالم يظهر في صورة حضور هذا العالم أمام الدازاين في صورة أدوات، حضورا في متناول اليد. ويعلن هيدجر بجرأة "ليس هناك أي فرق فيما إذا كان هناك دازاين آخر حاضر أم لا" (<sup>63</sup>). فحضور العالم أمام الدازاين باعتباره أداة ليس له أي علاقة بالصلة بين ذات وأخرى. هيدجر إنن يستبعد البينذاتية من الأداتية، في حين أن هيجل يجعل الأداة وسيطاً بين الأنا والآخر، كما أنه يعالج العلاقة الأداتية بين ذات وأخرى ما مرحلة من مراحل تجلى الروح المطلق، أي شكل من أشكال الوجود الجماعي.

### وحدة الفكر والوجود

تتمثل الركيزة الأساسية لأنطولوجيا هيجل في مبدأ وحدة الفكر والوجود. فهذا المبدأ هو الذي يريد إثباته في "فينومينولوجيسا السروح" كمقدمة لمذهب الأنطولوجي في "عالم المنطق" الذي يضع هذا المبدأ في صدورة نسبق فلسفي، ونلاحظ مع هيجل أن أنطولوجيا الوجود الإنساني لا يمكنها إلا أن تكون فلسفة في وحدة الفكر والوجود؛ فإنها ليست أنطولوجيا للموجودات أو الأشياء بل أنطولوجيسا للإنسان، فلا يسعها إلا معاملة أرقى أشكال الوجود الإنساني وهو الفكر على أنسه يكشف على نمط وجوده (54). وسوف نرى أن أنطولوجيا هيدجر هي الأخرى تسير في الاتجاه نفسه، فلا يسعها إلا إقامة وحدة بين الفكر والوجود لأنها أنطولوجيا هيجل.

يذهب هيجل إلى أن الوجود الحق هو الوجود المفكر السواعي، أى السواعي بأنه وجود مفكر وهو الوجود موضوعاً للفكر، أى المفهوم، الوجود المحتوى علسى ذاته؛ أى الفكر الذى يتخذ ذاته موضوعاً للتفكير. والوجود الحقيقي عند هيجل هسو

هذا الفكر المتيقن من ذاته والذي وصل إلى مرتبة الوعي الــذاتي، وهــو الــروح المطلق الذي هو فكر ووجود في الوقت نفسه (55). وهدف "فينومينولوجيا الــروح" عند هيجل توضيح كيفية وصول الروح إلى معرفــة ذاتهـا باعتبارهـا الوجــود الحقيقي، فهى تمر برحلة معرفة وأنطولوجيا في الوقت نفـسه، ويكــون تحققهـا الأنطولوحي هو وصولها إلى معرفة ذاتها.

إذا بحثنا عن معادل لهذا الترابط الهيجلي بين الوجود والمعرفة عند هيدجر وجدناه في معالجته لخاصية الفهم لدى الدازاين. يذهب هيدجر إلى أن الدازاين بوجه يوجد باعتباره فهماً، فهذا الفهم هو فهم للوجود، وهو فهم لوجود الدازاين بوجه خاص، وكأن هيدجر يقول إن نمط وجود الدازاين يتمثل في أنه وجود فاهم لذاته. والحقيقة أن هيدجر بذلك ينقل الفهم من مجال الأبستمولوجيا إلى مجال الانطولوجيا بحيث يصبح الفهم نمطاً لوجود الدازاين. ولذلك يقول هيدجر: "يعنى الفهم أن يدفع المرء نفسه نحو إمكانية" ويشرح هيدجر هذه الإمكانية بأنها إمكانية وجود، ويذهب إلى أن الدازاين عندما يدفع نفسه فهو يدفعها نحو نمط ممكن من الوجود، "وهذا الدافع ليس تأملاً ذاتياً تكون فيه الأنا في حالة معرفية.. بل إن هذا الدافع الذاتي هو نمط حدوث والمعاودة إمكانية (وجود) "كما أن الفهم باعتباره الدفع الذاتي هو نمط حدوث وجوده، وتحققه باعتباره فهمنا. وهكذا يتضمح لنا أن معرفة الدازاين هي وجوده، وتحققه باعتباره ذاتاً واعية بذاتها وفاهمة لوجودها هو معرفة الدازاين هي وجود الإنساني هو تحقيق أنطولوجي في الوقت نفسه. وبالتالي نستطيع القول إن الوجود الإنساني هو تحقيق أنطولوجي في الوقت نفسه. وبالتالي نستطيع القول إن الوجود الإنساني هو تحقيق أنطولوجي في الوقت نفسه. وبالتالي نستطيع القول إن الوجود الإنساني هو تحقيق أنطولوجي في الوقت نفسه. وبالتالي نستطيع القول إن الوجود الإنساني هو تحقيق أنطولوجي في الوقت نفسه. وبالتالي نستطيع القول إن الوجود الإنساني هو تحقيق أنطولوجي في الوقت نفسه. وبالتالي نستطيع القول إن الوجود الإنساني هو

ولتوضيح مزيد من الارتباط بين هيدجر وهيجل حول وحدة الفكر والوجود نستطيع الاستعانة بمبدأ الهوية لدى فخته، ذلك المبدأ الذى أرسى دعائم وحدة الفكر والوجود لدى المثالية الألمانية وخاصة لدى هيجل. تناول فخته قانون الهوية: أهى أ، وذهب إلى أنه يعبر عن هوية أخرى وهى هوية الأنا: أنا = أنا، ويقصد بذلك أن قانون الهوية في حاجة إلى ذات تؤكده وتضعه في صورة قانون، وإذا لم تكن الذات القائلة به في هوية مع ذاتها فلن تكون قادرة على التعرف عليه ووضعه.

فقانون الهوية في حقيقته هو تعبير عن هوية الذات نفسها (57).

مبدأ الهوية إذن يتضمن الوجود والمعرفة في الوقت نفسه، ذلك لأنه تعبير عن هوية أنطولوجية مقامة على أساس هوية معرفية: هوية الموضوع مؤسسة على هوية الذات التي تدركه. وقد ظهر هذا المبدأ لدى هيجل وخاصة فسى ذهابسه إلى أن الذات لا توجد إلا إذا كانت حائزة على هوية مع ذاتها وواعية بداتها فسى الوقت نفسه، فشرط وجود الذات هو وعيها بداتها، أي أن شرط الوجود هو المعرفة، ومعرفة الذات بذاتها هو شكل من أشكال وجودها. وإذا قارنا هذا المبدأ بأنطولوجيا هيدجر وجدنا اتفاقاً، ذلك لأن هيدجر يعالج الفهم والتوجه المعرفي للداز اين على أنه شكل من أشكال الوجود. فما يتفق فيه هيدجر مع المثالية الألمانية وهيجل بالأخص هو معالجة المعرفة على أنها شكل من الوجود.

## الدازاين والروح المطلق:

الحقيقة أن الدازاين الذي يصفه هيدجر يتمتع بخصائص وصفات لا يتمتع بها مفهوم الذات في الفلسفات السابقة ولا كذلك مفهوم الطبيعة الإنسانية أو مفهوم الأنا لدى فخته وشلنج، فالدازاين أكثر من كل ذلك بكثير، في حقيقته أقرب إلى السروح المطلق عند هيجل.

والدليل على ذلك أن هيدجر يصف كياناً ناضجاً مكتملاً وواعيساً بذاته، ولا يمكن أن يكون هناك كيان بهذا الشكل إلا بفضل عملية تكوين أو تطور. لا يسصف هيدجر تطوراً حدث للدازاين، بل يصفه باعتباره حقيقة قائمة، والسبب في ذلك أنه استبعد الجدل منذ البداية، فأى عملية تطور يجب أن تحتوى على البعد الجدلي ضرورة. وهذا بالضبط ما نجده في فينومينولوجيا هيجل، ذلك لأن الروح المطلق عنده نهاية رحلة جدلية تصل بعدها الروح إلى الوعي بذاتها، أما وصف هيدجر للدازاين فكأنه وصف للروح الهيجلي المكتمل لكن بعد إلغاء الرحلة الجدلية التسي

يبدأ هيدجر من أولى صفحات "الوجود والزمان" بتناول وجود الدازاين في العالم ومعالجته على أنه هو الشرط الأنطولوجي الأساسي. والحقيقة أنه بذلك يبدأ

بالتسليم بأن الداز اين قد ميز أولاً بين ذاته والعالم، فالوجود في شيء يتضمن تمييزاً بيني وبين الشيء الذي أوجد فيه، إلا أن فينومينولوجيا هيجل توضح أن الموقف الابتدائي للوعى ليس هو موقف التمايز بين الذات والعالم بل موقف الاتحاد المطلق والتوحد الكامل بين الذات والعالم. ولا يبدأ الوعى في الشعور بالتمايز بينه وبسين العالم إلا بعد إدراكه للزمان والمكان. يأتي بعد ذلك موقف آخر للوعى عند هيجل، وهو ليس موقف التضمن في عالم بل موقف المواجهة بينه وبين العالم(58)، أي نظرته إلى العالم على أنه شيء يقف أمامه، وهنا تكون الذات واعية بثنائية بينها وبين العالم، وهذه الثنائية أبعد ما تكون عن الوعى بالوجود في العالم لدي داز اين هيدجر، والحقيقة أن الروح عند هيجل تصل بالفعل إلى الوعي بأنها وجسود فسي العالم، لكن بعد المرور بمرحلة تطور جدلي تستطيع عندها القضاء على التعارض الأول بينها وبين العالم بحيث لا يعد شيئاً مواجها لها وفي تناقض معها. إن الوعي بالوجود في العالم عند هيجل يأتي بعد القضاء على التعارض والتناقض بين الذات والعالم، أي بعد رفع لهذا التناقض، بحيث تستطيع الروح إدراك أنها وجسود فسي العالم. لا يعالج هيدجر هذه المواقف الأولية بين الوعى والعالم والتي عالجها هيجل بدقة، وبدأ مباشرة بوصف وجود الدازاين في العالم معتقداً أنه الـشرط الأصلى والنهائي؛ صحيح أنه كذلك، إلا أنه لا يصبح وجوداً في العالم إلا في نهاية رحلة جدلية.

وأبرز دليل على أن دازاين هيدجر مقترب للغاية من الروح الهيجلي قوله أن الدازاين مثل الموناد عند لابينتز، أى ليس لديه نوافذ يطل منها على العالم لأنه مفتوح كله على العالم وموجود فيه ومرتبط به ارتباطاً عضوياً (59). معني ذلك أن معرفة الدازاين بالعالم معرفة مباشرة بدون أية وسائط، ولا يمكن أن يتوفر ذلك لوعي طبيعي في المراحل الأولى من تطوره، ذلك لأن الوعي الطبيعي كما يحلله هيجل يفهم العالم بصورة غير مبررة وعن طريق وسائط عديدة، مثل الإدراكات الحسية والتصورات والمفاهيم والقوانين، كما لا يمكن أن يتوفر أيضاً لذات تسصنع ببينها وبين العالم وسائط مثل الحواس، ولا تصبح المعرفة مباشرة إلا بالنسبة للروح المطلق الذي أدرك أن معرفته بذاته هي في الوقت نفسه معرفته بعالمه. إن

موقف الانفتاح على العالم والانكشاف الكامل للعالم أمام الداز اين ومعرفة الداز اين المباشرة به بدون أية وسائط هو في الحقيقة موقف الروح المطلق عند هيجل.

#### خاتـــمة:

نستطيع مما سبق التوصل إلى نتيجة عامة حول الفرق بين أنطولوجيا هيجل وأنطولوجيا هيجر، أنطولوجيا الدازاين عند هيدجر سنكونية وتدور في فلك ميتافيزيقا الماهيات، لأنه يحاول تحديد جميع معالم هذه الأنطولوجيات مرة واحدة وإلى الأبد، تماماً مثلما يحاول كانط تحديد نطاق المعرفة الإنسانية قبلياً ومرة واحدة وإلى الأبد، لأنه مثل كانط ينظر إلى الوجود الإنساني على أنه متناه، وهذه النظرة هي التي تجعله يقيم أنطولوجيا سكونية ماهوية حول الوجود الإنساني. لكن هيجن كان قد أخذ اتجاها آخر، إذ نظر إلى الوجود الإنساني على أنه منفتح على اللامتناه، إمكانية مفتوحة دائماً نحو التوفيق بين وضعه المتناهي وما يصبو إليه من لاتناه، وصيرورة في طريقها إلى التحقق لا ماهية ثابتة ومتحققة بالفعل مثل دازاين هيدجر.

هذا بالإضافة إلى أن أنطولوجيا هيدجر تظل تقليدية وبملامح أرسطية ولاهوتية واضحة، ذلك لأنها تسعى دائماً نحو الأساس Grund والعلة الأولى والأصل، وهذا هو معنى أنها ماهوية، وبذلك استبعدت الجدل الواضح بشدة لدى هيجل، فلا يمكن تأسيس أنطولوجيا للوجود الإنساني بدون الجدل، لأن الجدل هو شكل العلاقة الحقيقة بين الإنسان والوجود، وبين الأنا والآخر. وفي غيبة الجدل عن المذهب الفلسفي يرتد هذا المذهب مرة أخرى إلى ميتافيزيقا الأصل Metaphysics of Origins والتي نقدها هيجل.

### الهوامش

- (1) د. صفاء عبد السلام جعفر: الوجود الحقيقي عند مارتن هايدجر. منسشأة المعارف، الاسكندرية 2000، ص509.
- (2) Martin Heidegger, "My Way to Phenomenology", In Heidegger, On Time and Being, Translated by Joan Stambaugh (Haper & Row; New York 1972), P. 75.
- (3) Heidegger, Hegel's Concept of Experience, Cited in Heidegger, Hegl's Phenomenology of Spirit. Trans. By Parvis Emad and

- Kenneth Maly (Indiana University press: Bloomington 1988) P. viiii.
- (4) Hegel, The Phenomenology of Spitir, trans. by A. V. Miller (Clarendon Press: Oxford 1977) P. 20.
- (5) Heidegger, History of the Concept of Time Prolegomena, Tran. Theodore Kisiel (Indiana University Press: Bloomington 1985) P. 1.
- (6) Heidegger, Being and Time, Tran. by John Macquarrie and Edward Robinson (Basil Blackwell: Britain 1983) P. 60, 62.
- (7) Edmund Husserl, Fomal and Transcendental Logic, Tran. by Dorion Caims (Martinus Nijhoff: The Hague 1969) P. 105.
- (8) Hiedegger, History of the Concept of Time, op. cit., P. 6.
- (9) Ibid, P. 7.
- (10) Heidegger, Being and Time, op. cit., p. 59.
- (11) Hegel, Phenomenology of Spirit, op. cit. p. 15.
- (12) Ibid. p. 51.
- (13) Heidegger, History of the Concept of Tome, pp. 81-82.
- (14) Hegel, Science of Logic, translated by W.H. Johnston and L. G. Struthers (George Allen and Unwin: London 1961) Vol. 2, pp. 129-139.

نظر أيضاً: هيجل: موسوعة الطوم الفلسفية، ترجمة أ.د. إمام عبد الفتاح إمام، مكتبة مدبولى، القاهرة د.ت.

- (15) Hegel, Phenomenology of Spirit, p. 14.
- (16) Husserl, Ideas, General Introduction to Pure Phenomenology. Trans. by Boyce Gibson (George Allen and Unwin: London 1967) p. 62.
- (17) Hiedegger, The Basic Problems of Phenomenology. Trans. by Albert Hofastadter (Indiana University Press: Bloomington 1988) p. 16.
- (18) Heidegger, Being and Time. Pp. 43-45.
- (19) Ibid, p. 79.
- (20) Heidegger, Phenomenologica Interpretation of Kant's Critique of Pure Reason. Trans. by Parvis Emad and Kenneth Maly (Indiana Press: Bloomington 1997) P. 17.
- (21) Hegel, Phenomenology of Spirit. Pp. 58-59.
- (22) Ibid. p. 218.
- (23) Hegel, Science of Logic, Vol. 1. p. 171.
- (24) George J. Seide, Activity and Ground: Fichte, Schelling, and Hegel (Georg Olms Verlag: Hidesheim 1976) p. 152.

- (25) Heidegger, The Basic Problems of Phenomenology, p. 111.
- (26) Hegel, Phenomenology of Spirit, P. 225.
- (27) Ibid. pp. 393-395.
- (28) Heidegger, Being and Time, p. 383.
- (29) Heidegger, The Basic Problems of Phenomenology, p. 264.
- (30) Hegel, Phenomenology of Spirit, p. 60.
- (31) Ibid. p. 65.
- (32) Heidegger, "Summary of Seminar on the Lecture, Time and Being, in On Time and Being, op. cit., pp. 29-13.
- (33) Heidegger, Kant and the Problem of Metaphysics. Trans. by Richard Taft (Indiana University Press: Bloomington 1990) p. XV.
- (34) Ibid. pp. 14-15.
- (35) Ibid, pp 17-23.
- (36) Hegel, Phenomenology of Spirit, p. 5.
- (37) Ibid, p. 74.
- (38) Hegel, The Difference Between Fichte's and Schelling System of Philosophy, Trans. by H.S. Harris and Walter Cerf (State University of New York Press: Albany 1977) p. 90-92.
- (39) Hegel, Faith and Knowledge, Trans. by Walter Cerf and H.S. Harris (State University of New York Press: Albany 1977) p. 64.
- (40) Ibid.
- (41) Ibid. p. 65.
- (42) Ibid. p. 66.
- (43) Ibid.
- (44) Hegel, The Phenomenology if Spirit, pp. 126-130.

- (46) المرجع السابق: ص484.
- (47) Heidegger, The Basic Problems of Phenomenology. P. 159.
- (48) Heidegger, History of the Concept of Time, p. 135.
- (49) Heidegger, The Basic Problems of Phenomenology. P. 159.
- (50) Ibid. p. 171.
- (51) Ibid. 210.

- (52) Ibid. 278.
- (53) Ibid. 292.
- (54) Jean Hypplite, Genesis and Structure of Hegel's Phenomenology of Spirit. Trans. by Samuel Chemiak and John Heckman. (Northwetern University Press: Evanton 1974) p. 591.
- (55) Hegel, Phenomenology of Spirit, pp. 11-14.
- (56) Heidegger, The Basic Problems of Phenomenology. 277.
- (57) J.G. Fichte, Science of Konwledge. Trans. by Peter Heath and John Lachs (Cambridge University Press: Cambridge 1982) pp. 94-96.
- (58) Hegel Phenomenology of Spirit, pp. 58-59.
- (59) Heidegger, The Basic Problems of Phenomenology. Pp. 300-301.

# هیجل فی مدرسة فرانكفورت

# محسن الخوني(\*)

لا شك أن فلسفة هيجل تمثّل لحظة حاسمة في الفلسفة المعاصرة. لقد أنشأ نسقه في اتصال وثيق مع معاصرين له مثل شيلنج وجوته. وإضافة إلى كون نسقه قد مثّل الأرضية التي انبنت عليها فلسفات فويرباخ وروجه وباور وماركس فإنّ فلاسفة آخرين مثل كيركيجارد ونيتشه كان التّعارض مع النّسق الهيجلي رحى فكرهم ومحركه.

ولعل أهمية فلسفة هيجل تعود إلى رفعها الفلسفة الألمانية إلى درجة الكونية مثلما فعل جوته بالأدب الألماني<sup>(1)</sup>. ولم يقف الاهتمام بفلسفة هيجل عند القرن العشرين. ولا أدل على ذلك من ذكر أسماء مثل هيبوليت وكوجيف هيدجر ولوكاتش<sup>(2)</sup>.

وتمثّل الأعمال الفلسفيّة المنسوبة إلى مدرسة فرانكفورت عيّنة عن حضور الهيجليّة في التيارات الفلسفيّة الرّاهنة.وهذا هو الموضوع الذي نود التركيز عليه في هذه الدراسة. فحضور فلسفة هيجل نعاينه لدى هوركهايمر وفي المقال الذي مثّل الدرس الإفتتاحي بمناسبة تولّيه مهمة إدارة البحث في مركز البحوث الاجتماعية وهو الاسم الرّسميّ لما سمّى فيما بعد مدرسة فرانكفورت.

وفي المقال الذي يعود تاريخه إلى سنة 1931 جعل هوركهايمر من هيجل رائدا للفلسفة الاجتماعية. وهي التسمية المشيرة إلى مجموع المشروع الذي ينظر له المدير الثاني لمركز البحوث الاجتماعية. وتعني ريادة هيجل للفلسفة الاجتماعية حسب هوركهايمر أن الفلسفة مدينة بنشأتها إلى تجربة الوعي الفينومينولوجي مثلما نجدها في كتاب فينومينولوجيا الروح.

كما أنّ "جدليّة التنوير" (3) بوصفها أوذيسا العقل تحاكي على صعيد الشكل، "فينومينولو جيا الرّوح الهيجلي". أمّا على مستوى المضمون فهي تسند أهميّة كبرى إلى كلّ من التّجربة التّاريخيّة والحركة الجدليّة. إنّه كتاب يروي مسيرة العقل في

<sup>(\*)</sup> استاذ بالمعهد العالي للعلوم الإنسانية - تونس.

التّاريخ<sup>(4)</sup> وفق عبارة مؤلّفيه. وهو يذكّرنا أيضا بكتاب هيجل: "العقل في التّاريخ". ولئن كانت مسيرة العقل لدى هيجل مظفّرة فإنّها وفق جدليّة التّنوير متقهقرة. وهذا ما يسمح بالحديث عن "جدل سلبيّ" عنوان كتاب أدرنو<sup>(5)</sup>. في مقابل الجدل الهيجلي الموجب وعن خسوف العقل "عنوان كتاب هوركهايمر"<sup>(6)</sup> بدلا من فكرة انتصار العقل التي غنت فكر هيجل وأسندته في خصومته ضد التّنوير مثلا.

أما ماركوز فقد مرت علاقته بهيجل بمرحلتين مختلفتين:

- الأولى وتعود إلى الفترة السابقة لانضمامه إلى مركز البحسوث الاجتماعيّسة ونلك لما كتب "أنطولوجيا هيجل" (7) وهو منخرط في الخط الذي فتحه هيدجر أنذاك لتجاوز الكانطيّة الجديدة في كتابيه: "الوجود والزّمن" و "كانط ومعضلة الميتافيزيقا".
- الثّانيّة وهي موضوع اهتمامنا المباشر في هذه المحاولة ونردها إلى فترة هجرة ماركوز إلى الولايات المتّحدة الأمريكيّة إبّان الحرب العالميّة الثّانيسة وهو عضو في مدرسة فرانكفورت. ونعني بذلك كتابه "العقل والثّورة" (8) الذي يشهد بتحرّر مؤلّفه، ماركوز، من الوضعيّة الأنطولوجيا الهيدجريّسة وبارتباطه بالتّقليد الماركسي في فهم الفلسفة الهيجليّة وفي تخليصها من الإيديولوجيا والفاشيّة.

ويمثّل كتاب هابرماس "معرفة ومصلحة" (9) أيضا "فينومينولوجيا الرّوح" كما يراها مؤلّفه. فهو متابعة لتجربة الوعي في العديد من المجالات العلميّة و الفلسفيّة وذلك منذ اللّحظة الكانطيّة وإلى حدود القرن العشرين.

تسمح لنا إذن الإشارات السابقة بالتاكد من حضور هيجل في كتابات مدرسة فرانكفورت ولكن الأهم من ذلك هو التساؤل عن الدور الذي لعبته الهيجلية في فلسفة هذه المدرسة. لهذا التساؤل مظهران أحدهما بسيط والآخر معقد. يظهر هذا السؤال بسيطا لما نقول إنّ الدور الذي لعبته فلسفة هيجل لا يتعدّى نفس الدور الذي قامت به في فلسفة ماركس . فمدرسة فرانكفورت لم تقم إلا بإحياء الماركسية التي بدأ نجمها يافل لأسباب مرتبطة بالإيديولوجيا وبالأوضاع العالميّة خلال فترة ما بين الحربين

العالميتين. صحيح إن النظر إلى الأمر بهذه الطّريقة ليس عديم المعنى ولكنّه ينمّ عن تسطيح للموضوع.

فالعودة إلى هيجل قد تزامنت مع إحياء كتابات ماركس الشاب التي طمستها النزعة المادية والاقتصادية المستفحلة منذ الأممية الثانية. ولقد فتحت عدة كتابات الباب أمام تطعيم الماركسية المغرقة في المنحى الوضعي "التعصتب للعلم" والمادي "إرجاع كلّ التفسيرات في النهاية إلى الاقتصاد" بروح فلسفي بدا تحريفا للمتعصبين أو مثاليا.

ومن هذه الكتابات يمكن ذكر مؤلف جورج لوكاتش "التاريخ والوعي الطبقي" (10) الذي بواً ماركس منزلة الحلقة الواصلة للتقليد الفلسفي للمثالية الألماتية عموما وللهيجلية بصورة خاصة.

إضافة إلى ذلك اقترح كارل كورش منذ ســ1923ـــنة،أي خلال نفس الفترة التي ظهر فيها كتاب لوكاتش، مخرجا للماركسيّة المتأزّمة في نظر هذا المفكّر من أوربا الغربيّة والذي لم ير في القراءة اللّينينيّة سوى علامة بارزة لتقهقر الفلسفة الماركسيّة (١١). ويتلخّص مقترح كورش لخروج الماركسيّة من مأزقها في أن تصبح موضوعا لنقدها. أي أن تتخذ طابعا تفكّريا و تأمّليا لأن ذلك أهم خصوصيّة تتّصف بها كلّ فلسفة نقديّة منذ كانط.

كما شدّت كتابات ماكس فيبر منذ بداية القرن الماضي على ضعف الماركسية التي تفسر كلّ الظواهر الاجتماعية والثقافية بإرجاعها إلى العامل الاقتصادي.وبينت الإحراجات اللّصيقة بالعقلانية الحديثة والمعاصرة والتي أهمها أنّ الحداثة مدينة للعلم والتكنولوجيا بالتقدم الذي أحرزته على صعيد القوة والثّروة ولكن الوظيفة الأساسية للعلم والتّكنولوجيا هي إخلاء الإنسان من الأوهام التي علّقها بالعالم. وهذا سبب الصدام بين العقلانية العلمية والموروث الحضاري الرّوحي والثّقافي. ومعلوم أنّ أخطر النّتائج المنجرة عن ذلك في حياة الإنسان المعاصر هي ضياع المعنى من وجوده هوووجود العالم عموما. ومن ثمّة تشيّؤ الوعي(12) وفقدان القيم لموضوعيتها وفي مقدّمتها الحرية.

ضياع المعنى وفقدان القيم لقيمتها موضوعان لا ينسجمان مع فلسفة هيجل بوصفها فلسفة الحقيقة المطلقة والعقل والحرية المتعيّنة. وهما موضوعان ضاربان بجذورهما في عمق الفلسفات اللاهيجليّة بدءا بكيركيجارد و نيتشه. إنهما موضوعان ينطلق منظرو مدرسة فرانكفورت من معاينتهما وخاصة في فترة الهجرة التي تزامنت مع صعود النازيّة على الساحة الألمانيّة ثمّ على الساحة العالميّة ومن ثمة تأثيرها على مجرى أهمّ الأحداث التي لا يزال العالم إلى الآن يتخبط في مزالقها ومتاهاتها.

ولعلنا بهذه الملاحظة نكون قد شرعنا في الإجابة عن منزلة العلاقة التي ربطت منظري مدرسة فرانكفورت بالهيجلية. وبالفعل فإن هذه المدرسة قد تعاملت منذ الكتابات الأولى مع فلسفة هيجل نقديا. وبما أن من معاني النقد الفصل والتمييز فإنه قد تم منذ البداية تمييز هيجل رائد الفلسفة الاجتماعية بفضل تجربة الوعي الفينومينولوجي عن هيجل التوفيقي الذي أوجد حلا في فلسفته لمعضلة التوتر القائم بين العقل والعالم أو بين الذات والموضوع.

## 1) هيجل مرجع الفلسفة الاجتماعية لمدرسة فرانكفورت

تتنزل مدرسة فرانكفورت إنن ضمن هذا التقليد الألماني المتمثل في اعتبار صرح الفلسفة مترابط الحلقات. إذ نجد اعتبارا ثابتا في كتابات المنتسبين إلى هذا التيار وهو أنّ ما ينتجونه امتداد طبيعي لتاريخ الفكر الأوربي. صحيح إنّ هيجل قد سبقهم في ذلك وقد بلغ ذلك الاعتبار لديه أوجه في التأليفيّة التي أوجدها لمسيرة الروح في التاريخ، لقد ذهب هيجل إلى حدّ اعتبار الروح الذي يتحدّث عنه روحا كونيّا والتاريخ تاريخ العالم وليس فقط تاريخ اوربا .

وهذا الاعتبار نجده أيضا لدى كانط، فيلسوف التنوير الذي قدّم حلّه للأزمة التي تردّت فيها الفلسفة ومن ثمّة العقل. ويتمثّل الحل الكانطي في النقد الذي يستطيع أن يخلّص الميتافيزيقا من البقاء مجرد حلبة صراع بين الأمبريقيين والعقلانيين وبين المدافعين عن العقيدة والمنتصرين للعلم أو أيضا بين العقل النظري والعقل العملي.

كما نجد هذه الفكرة أيضا لدى كارل ماركس المدين بفلسفه إلى المثالية الألمانية وفي مقدّمتها مثالية هيجل ، ناهيك أنّه لخص عمله الفلسفي في جعل الجدلية تمشي على قدميها بعد أن كانت مقلوبة، مع هيجل ، على رأسها. هذه الصورة التي

رسمها ماركس تسمح لنا بأن نقول إن الجدليّة الماركسيّة هي نفسها جدليّة هيجل. فما تغيّر هو وضعها وليس جوهرها.

هذه الخصوصية الألمانية إنن نجدها لدى فلاسفة النّظرية النّقدية - وهي التسمية الفلسفية التي ارتضاها هؤلاء للبحوث التي كانوا يقومون بها-(13) الذين رغم انخراط أغلبهم في التيارات الماركسية قد سعوا إلى ربط المشروع الفلسفي الذي كانوا بصدد إنشائه بالهيجلية.

لقد كتب هوركهايمر منذ سند1937 منذ تولّيه إدارة المركز: « إنّ الفلسفة وبالخصوص الفلسفة الاجتماعيّة لمدعوّة بالحاح متزايد إلى الاضطلاع من جديد بالدّور السّامي الذي أناطه هيجل بعهدتها – وقد لبّت الفلسفة الاجتماعيّة هذا الدّور ».(14)

ومن شأن هذا الانتساب إلى هيجل أن يجعل التمشّى الفلسفي لهذا التيّار الفكري مضادًا لتوجّه فلسفي يحتوي على وجوه بارزة مثل شوبنهاور المعروف بعدائه لهيجل وبتشاؤمه وهيدجر الذي رفض قطعيّا في "وجود والزمن" أن يكون مشروعه فلسفة اجتماعيّة واكتفى بالبحث داخل الحقل الأنطولوجي عن الوجود الحقيقي في باطن الكينونة الفرديّة للبشر. (15)

ويمثّل هيجل خلال الفترة الأولى من تاريخ مدرسة فرانكفورت رائدا للفلسفة الإجتماعيّة . ويعني ذلك أنّه خلّص الفلسفة من قيود الشّخصيّة المفردة الّتي أوقعها فيها كانط بفلسفته الّتي لم تتعدّ آفاق براديقم (16) الذّات. لقد ألقى هيجل بالوعى في تجربة جماعيّة وكونيّة يخوضها الرّوح منذ اللّحظة الأولى الّتي انفصل خلالها عن الطّبيعة وتتجلّى هذه التّجربة في الدّين والفنّ والسياسة وتجد في الفلسفة تعبيراتها المفهوميّة. وبالإضافة إلى ذلك اعتبر هوركهايمر أنّ هيجل قد خلّص الفكر الفلسفي من النّزعة التّرنسندنتاليّة الّتي تبحث عن كلّ الإنجازات الفكريّة والثّقافيّة في شروطها القبليّة والذّاتيّة إذ لم ينخرط هيجل في ما أسماه كانط ثورة كوبرنيكيّة. (17)

وتظهر ذاتية الفلسفة الكانطية في هذا السياق النّظري والتّاريخي لفلاسفة مدرسة فرانكفورت بوضوح أشدّ في الفلسفة العمليّة عندما نجد الذّات لا تخضع إلى أيّ سلطة خارجها فهي التي تسنّ القانون الأخلاقي وتخضع له حرّة.

فالكانطية فلسفة الشخصية المفردة أمّا الهيجليّة فقد حرّرت عمليّة توعّي الذّات من قيود الاستبطان ودفعت الذّات في غمار التّاريخ ليكسبها شكلا موضوعيّا يعبّر عنه هيجل بمصطلح العقل أو الرّوح. (18)

وفلسفة هيجل اجتماعيّة لأنها حسب تعبير هوركهايمر تقوم بد تحديد الفردي في مصير الكوني ولا تظهر ماهية الفرد ومحتواه الجوهري في نشاطاته الشّخصيّة وإنّما في حياة المجموع الذي ينتمي إليه. وبهذا تصبح المثاليّة مع هيجل في أجزائها الجوهريّة فلسفة اجتماعيّة»(19)

كما كتب ماركوز في "العقل والثّورة" وبعد مدّة من كتابة هوركهايمر لنصته المذكور سابقا:

« ولقد كان هيجل آخر من فسر العالم على أنّه عقل ، وأخضع الطّبيعة والتّاريخ معا لمعايير الفكر والحريّة . وقد اعترف في الوقت ذاته بالنّظام الاجتماعي والسياسي الذي توصل إليه النّاس بالفعل، إلى وضع الفلسفة على حافة الطّريق المؤدّي إلى سلبها أو إنكارها، ومن ثمّ فقد كان هو حلقة الوصل الوحيدة بين الشّكل القديم والجديد للنظريّة النقديّة، بين الفلسفة والنّظريّة الاجتماعيّة». (20)

ويتمثّل الاختلاف الرئيسي بين هذين التصورين في أنّ ما يحدث لدى هيجل هو في العقل أوّلا في حين أنّ الحدث المرتقب من النقد الماركسي وفلاسفة النّظريّة النّقديّة يخص المجتمع وكلّنا يعلم أصل هذه الفكرة في أطروحات ماركس حول فويرباخ وخاصتة الأطروحة الحادية عشر والقائلة بأنّ « الفلاسفة لم يفعلوا إلى حدّ الآن [الّذي يتكلّم فيه ماركس] غير تأويل العالم في حين أن المطروح هو تغييره». (21)

ولنا أن نتساعل، الآن، عن السبب الذي دعا فلاسفة النّظرية النّقدية إلى الإعتماد على هيجل وليس على ماركس؟

لقد كان هؤلاء المنظرون في حاجة إلى هيجل لكي يتجاوزوا التّحجّر الذي آل بالفلسفة الماركسية إلى الانتهاء إلى نوع من تضخيم العلم وإعلاء البراكسيس وفي كلّ ذلك تفقد الفلسفة قيمتها. إعادة الاعتبار إلى الفلسفة هو العودة إلى اللّحظة الهيجلية.

### 2- التوفيقية الهيجلية

إنّ رفع هيجل إلى درجة الرّائد والمؤسس للفلسفة الاجتماعيّة لم يمنع فلاسفة مدرسة فرانكفورت من نقده في مسألة رئيسيّة تتعلّق بنزعته التّوفيقيّة بين العقل والواقع وبين الذّات والموضوع وبين التّاريخ والمطلق وبين المفهوم والاعتقاد.

هذا التوفيق بشتى أشكاله موروث عن الفكر الديني ويعني لدى هيجل في "فينومينولوجيا الروح" آخر أشكال الحقيقة أي الروح المطلق والذي هو التوفيق بين الوعي والوعي بالذات. ويتحقق التوفيق على صعيد المفهوم في الفلسفة بوصفها، لدى هيجل، موسوعة العلوم. ويوضح هيجل ذلك بقوله: «بما أن الفلسفة من كل جوانبها علم عقلي فإن كل جزء يمثل كلا فلسفيا ودائرة من الكلية تنغلق على ذاتها ...ويظهر الكل تبعا لذلك كدائرة دوائر تمثل كل واحدة لحظة ضرورية، إلى حد أن يمثل نسق عناصرها الخاصة الفكرة كلها التي تتجلّى أيضا وبالتاكيد في كل عنصر مفرد». (22)

تجد جميع إنتاجات الوعي لدى هيجل مكانتها في صلب الكل الذي تمثّله الفلسفة. وليس هذا الكلّ سوى المطلق الذي تكشف الفلسفة عن حقيقته المفهوميّة.

والتوفيقيّة الهيجليّة لا تعرف فقط على مستوى الوعي وإنتاجاته وإنّما أيضا على مستوى علاقة العقل بالواقع ، وهذا ما تعلن عنه مقدّمة "مبادئ فلسفة الحقّ": «ما هو عقلي وما هو واقعي عقلي». (23)

أمّا تبرير ذلك فهو كما يلي: إنّ ما يعلّمه لنا المفهوم -في الفلسفة - هو نفسه ما يكشف عنه التّاريخ عبر التّجربة الجدليّة التي يخوضها الوعي، ومنتهى التّجربة الفينومينولوجيّة يكون بتأليفية تتم فيها المصالحة بين الذّات والموضوع اللّذين كانا بدورهما وحدة قبل أن ينشطرا إلى قطبين تربط بينهما حركة جدليّة معقّدة وطويلة.

لم تكن التوقيقية الهيجلية موضع قبول مفكري مدرسة فرانكفورت. وقد تعقبوا في البداية خطى ماركس واعتبروا أنّ ذلك يمثّل العنصر الإيديولوجي في فلسفة هيجل.

ومعلوم ان هيجل قد تجاوز فلسفة كانط بواسطة توفيقيته. وفلسفة كانط هي الفلسفة التي ارتبطت فيها النقائض والإحراجات بالعقلانية لتصبح مصيرها

المحتوم.وهي أيضا فلسفة الهوة القائمة دوما بين الممكن والواجب وبين الحريسة والضرورة وبين الشيء في ظاهره والشيء في ذاته. ورغم الحلول الّتي قدّمها كانط لتلك النقائض في جدله الترنسندنتالي فإن الفلاسفة الذين جاءوا إثره وهيجل أحدهم قد انبهروا بكيفية كشف كانط عن مشاكل العقل وبسطه لها أكثر من انبهارهم بالحلول التي اقترحها. وباختصار لقد تجاوز هيجل بتوفيقيته [وهي الحلّ الذي قدّمه لكي لا يبقى التناقض الجدلي مستمراً أبدا] ترنسندنتاليّة الوعي [وهو بدوره ركيزة المنهج النقدي الذي قدّم كانط بواسطته الحلّ لتناقض العقل مع ذاته].

وقد بدت المصالحة الهيجلية لماركوز، منذ كتب "ماركسية ترنسسندنتالية"؟ (24) رمزا لانسياق هيجل في الأيديولوجيا البورجوازية. لذلك فقد انصب النقد على هذا الحلّ "المزيّف" بماهو العائق الأيديولوجي الذي منع المنهج الجدلي الذي اتبعه هيجل من بلوغ النّواة الثّوريّة للنّقد. فنقد الأيديولوجيا الهيجليّة يبيّن أنّ توحيد هيجل بين الفكر والوجود ليس إلا مجرد عقيدة ذاتيّة خالية من كلّ حقيقة كونيّة.

وتتمثّل مهمة الأيديولولوجيا التوفيقية، وهذا أمر قائم منذ ماركس، في إخفاء الفكر لحقيقة الواقع البائس. ذلك ما عناه هوركهايمر عندما كتب عن هيجل " إن الفيلسوف قد اختار لنفسه الهدنة مع عالم غير إنساني ". (25) وكذلك كتب أدورنو، في نفس السياق ، ردا على الأطروحة الهيجليّة" لا يصبح العقل عاجزا عن فهم الواقع بسبب عجزه الشّخصي بل لأنّ الواقع ليس هو العقل "(26) لذا تكون الخلاصة الّتي انتهى إليها فيلسوف الروح المطلق غير مطابقة للواقع التّاريخي ومشوّهة له.

وهذه المماهاة الّتي أنجزها هيجل في فلسفته، أي في مجرد فكره ، بين الّــذات والموضوع أو أيضا بين النّظريّة والواقع علامة انغلاق النّسق وبلوغ الحركة الجدليّة منتهاها الموجب. وهي أيضا السّبب الأساسي وراء انهيال النّقد على هيجل بوصفه تارة فيلسوف الدّولة البروسيّة وطورا رائد الدّولة التّوتاليتاريّة.

لقد انتهت تجربة الوعي الّتي بنى عليها هيجل كلّ فلسفته إلى إسهاط البعد الفردي منها بما أنّ الذاتي ينصهر في الجماعي ليصبح موضوعيّا وكذلك آلىت إلى حذف الاختلاف القائم بين المشروط والمطلق لكى يكتسب المشروط مظهر اللّمشروط. لذلك فإنّ أساس نقد فلاسفة النّظريّة النقديّة لهيجل هو تطبيق قاعدته

الجداية على فلسفته هو بالذّات الذا لا يستثني القول بأن لا قيمة للفلسفة إلا في كونها عصرها ملخّصا في الفكر فلسفة هيجل نفسها.

وبما أنّ النّسق هو الأيديولوجي في فلسفة هيجل فإن نقده لا يستم ، حسب أدورنو ، من الخارج فقط [أي بربطه بسياقه الاجتماعي والتّاريخي من أجل الكشف عن زيف التّناغم المزعوم بين العقل والواقع] وإنّما يخضع النّقد أيضا لقراءة داخليّسة للنّسق تكشف عن الخلفيات المنطقيّة والمسلّمات الميتافيزيقيّة الّتي توجّه مسسار فكر الفيلسوف وتعوقه عن إدراك حقيقة حدوده.

وهذه القراءة نجدها في ثلاث دراسات حول هيجل (27) حيث يسعى أدرنو إلى التمييز [والتمييز أحد معاني النقد] بين وجهين لهيجل فأحد الوجهين [وهو موضوع اهتمامنا في هذه المرحلة من التحليل] يتعلق بالمطلق الذي جعل مسن هيجل ممسئلا للنزعة المحافظة أي النزعة الممجدة للدولة في شكلها الليبرالي، وهذا الوجه في نظر أدورنو شاهد على انغلاق الوعي على ذاته وعدم قدرته على الاعتلاء فوق ذات ليصبح موضوع تأمله، وهذا ما أوقع الوعي الذي تروي الفينومينولوجيا ملحمته في حيويتها وحركيتها المعقدة وتبسط "الموسوعة الفلسفية" نسقه بشكل يبدو للوهلة الأولى سكونيا .

و"جدلية التنوير"، كتاب مشترك بين هوركهايمر وأدورنو، حمل تطورا في تصوراتهما الفلسفية وهما في المهجر إبّان الحرب العالمية الثّانية. هذا الكتاب يمكن اعتباره، مثلما ذكرنا ذلك سابقا، إعادة كتابة "لفينومينولوجيا الرّوح" على ضوء نتيجة سلبية فرضتها الأحداث المؤلمة التي شهدها القرن العشرون. هذه النتيجة التي تشابكت فيها هيمنة الحرب ومنتجات العلم التخريبية وويلات التوحش النّازي كذّبت عينيا كل توفيقية. وعلى ضوء هذه النتيجة السلبية أصبح كلّ قول بالمصالحة في نظر فلاسفة النقد تعتيما ليديولوجيا يخدم النظام البورجوازي وذلك بإخفاء التناقضات التي تنخره من الدّاخل وتبقى بدون حلّ. وهذا هو المعنى الذي يقصده أدرنو ردّا على المصادرة الهيجلية القائلة بأن الكل هو الحقيقة عندما يكتب أن « الكلّ هو اللّحق». (28) وحقيقة ذلك أنّ هيمنة المفهوم على الوجود في كلّيته انعكاس لواقع محكوم بالهيمنة والقمع. وليس أدلّ على ذلك من أن الدولة التوتاليتارية تمثل نتيجة منطقية التنوير وحجة

دامغة على إفلاس قيم الحرية والعقل والتقدم وانتشار عدمية واسعة النطاق لاحظ نيتشه بوادرها الأشد خطورة.

وتمثل النازية وكارثة معاداتها للسامية على وجه التحديد الخلفية الأساسية التي حركت كتابات مدرسة فرانكفورت منذ هاجر أغلب أفرادها [اليهود] إلى الولايات المتحدة الأمريكية. وقد تحدث هوركهايمر آنذاك عن خسوف العقل الموضوعي في المسائل العملية والاستطيقية وانتصار العقل الذاتي عليها أي العقل مثلما تتصوره الوضعية والبراجماتية.[29] ذلك ما جعل هوركهايمر يكتب: «إن الدفاع على أن للمبدإ الوضعي صلات خفية مع المثل الإنسانية، مثل الحرية والعدالة ، أكثر من بقية الفلسفات، لهو اقتراف لخطأ».(30)

كلــــيانية العقل [وهو التعبير الفلسفي عن الأيديولوجيا التوتاليتارية] هي الوجه الآخر للعقل الأداتي. ويمثل العقل الهيجلي السلف المباشر له. وهذا ما ركز عليه يورغن هابرماس في كتابه "معرفة ومصلحة" لما قرن بين تبدد نظرية المعرفة، ومن ثمة انفصام العلاقة المعرفية بين المعرفة والمصلحة، ونقد هيجل لنظرية كانط على أساس مسلمات فلسفة الهوية. انتصار الهوية فسح المجال أمام إنكار الوضعية لها بدعوىأنها ميتافيزيقا خالية من المعنى.

يتفق فلاسفة مدرسة فرانكفورت في نقد انغلاق النسق الهيجلي، كما لاحظنا ذلك سابقا، مع المفكرين الذين أدانوا هيجل بسبب نزعته المحافظة والبينة في فلسفة الحقّ وبسبب مبالغاته الاستفزازية. ويرفضون كذلك التبسيط والتسطيح اللذان آلت إليهما فلسفته في أوربا الشرقية بفعل ربطها الشديد بالمعطى المباشر.

لكن إدانة هيجل بسبب الخلاصة الأيديولوجية التي انتهت إليها فلسفته لم تتم دون بحث له عن أعذار فلسفية. ويظهر ذلك في الفقرة الموالية لأدورنو: "لم يتأت [المطلق الهيجلي] من نقص في الوضوح أو بسبب لبس طرأ على فكره وإنما هو الضريبة التي كان على هيجل دفعها لما أوجب على نفسه الوضوح المطلق الذي اصطدم بحدود الفكر الواضح دون مقدرة على رفعها. وتجد الجدلية الهيجلية حقيقتها القصوى في ما تركته قابلا للطعن ،حقيقة استحالتها وذلك لما لا تتوصل الجدلية بوصفها ملحمة الوعى بالذات إلى الوعى بذلك". (13) فالمطلق ناتج من رغبة يولدها

منطق النسق. فالدافع إلى المطلق فلسفي رغم أنه ليس كذلك.إنها علامة على نسيان الفيلسوف محدودية فكره. وتمسك هيجل اللامشروط بالمفهوم وبالإيمان بقدرة العقل الفلسفي على صهر الوجود في مصنع المفاهيم بحيث لا شيء يستعصي على جبروته فكرة نبه كانط من قبل إلى مغبة سحرها واقترح نظرية حدود تعصم العقل من البقاء فريسة للوثوقية، وهي فكرة أرسى عليها هيدجر،من بعد، بناء أنطولوجيته ليعرف الإنسان بأنه كانن نحو الموت. ولكن هيدجر مثله مثل كانط لم يقص المطلق من دائرتي الفكر والمعنى كما فعل ذلك الوضعيون.

وبقطع النظر عن تباين الأجوبة وتعددها فإن السؤال الكامن خلف هذه الأجوبة يمكن لنا طرحه على النحو الآتي: إن كان العقل محدودا فهل وعيه بحدوده يجعله يدرك اللا محدود؟ أو بتعبير آخر إذا كانت حدود الوعي هي لا وعيه فهل وعي الوعى بلا وعيه يرفعه إلى درجة مطلق الوعى؟

هذا السَوْال جوهري لأنّ نقد فلاسفة النّظريّة النّقديّة لهيجل يحمل وعيا بلا وعي هذه الفلسفة فهل ذلك يشرّع لهؤلاء ادّعاء المطلق الّذي أنكروه على فلسفة هيجل؟

إن الإجابة على هذا السؤال رهينة تحديدنا لمعنى الجدلية في النظرية النقدية وتمييزها عن الجدلية في الإستعمال الهيجلي.

# 3) الجدلية في مدرسة فراتكفورت

لاشك في أن الجدلية تمثل أهم المسائل التي استولت على اهتمام فلاسفة مدرسة فرانكفورت على الدوام. وحضور هذا اللفظ في عناوين لوحدات من أهم مصادر النظرية النقدية [جدلية التتوير والجدل السلبي] ليس مجرد حضور لفظي بل إن مضمون ما كتبه المنظرون الأوائل يركز على هذه المسألة التي استقطبت اهتمام الكثير من الفلاسفة المعاصرين. (32)

وقد تركز عملهم على الجدليّة الهيجليّة، كما رأينا ذلك سابقا، على نقد الخلاصة التي توصّلت إليها والتي مثّلت الوجه السلبي لهذه الجدليّة وفصل ذلك عن الجدليّة كمنهج كفيل بأن يحافظ على حياة الفلسفة وعلى ارتباطها الوثيق بأحداث التّاريخ.

وقد تمّ الارتكاز في المرحلة الأولى من نشأة النّظريّة النّقديّة على الممارسة الثورية كفتحة تمكّن [النّفي الجدلي] من تحريك الفكر والتاريخ معا نحو الحلّ الجذري، فلقد راهن هؤلاء المفكرون منذ البداية على البراكسيس الثّوري للطبقة العاملة ميدانا لحركة النّفي في الواقع، وقد كانت الجدليّة في المرحلة الأولى تحيلهم إلى ماركس الشاب، أي ماركس الهيجلي كما تبيّنه "مخطوطات 1844" مثلا أو "الإيديولوجيا الألمانيّة". لقد جعلتهم رغبتهم في تجاوز الأزمة التي قبعت فيها الفلسفة الماركسيّة نتيجة سيطرة النّزعة الميكانيكيّة على أغلب مفكّري الأمميّة الثّانية، هذه الرّغبة جعلتهم يلتجئون إلى كتابات ماركس الشاب، وهذا معنى العودة إلى هيجل.

أمّا المرحلة الثانية المشار إليها بجدليّة التّنوير فهي تنطلق من تكذيب مباشر للخلاصة الهيجليّة وتحافظ على التّناقض كمحرك أساسي للعقل والتّاريخ.

ويدعونا هوركهايمر وأدرنو عبر مقولة العقل إلى الوقوف عند التناقضات التي تشق الحضارة الغربية عبر التاريخ والتي لم تجد لها إلى الآن حلا فعليا. ومن مظاهر التناقض الذي وقع فيه العقل ما يمكن التعبير عنه بجداية العقل واللاعقل. فالعقل قد نشأ كنقيض للأسطورة وبلغ تناقضه معها أوجه مع التنوير الذي شهد انتصار العلم الطبيعي والتكنولوجيا المرتبطة به. وببدو العقل من خلال هذه الأطروحة قادرا على بناء ذاته بذاته فيكون بذلك مرجعا لنفسه. لكن هذا المظهر الكلياني للعقل تناقضه الأطروحة التي يدافع عنها فلاسفة مدرسة فرانكفورت والقائلة بأن العقل يحطم ذاته وينتهي إلى ميثولوجيا أي إلى لا عقل. وتحول العقل إلى لاعقل يتعلق أساسا بالمسائل العملية. ومن شأن هذا التناقض أن يشطر العقل ومن ثمة العقلانية إلى اتجاهين اثنين: وتمثله النظرية النقدية التي لا تلقي بالمطلق دون نقد. أما الاتجاه الثاني فتمثله وتوسس تبعا لذلك عقلا علميا كليانيا وأدانيا.أما الثانية فقد جعلت من النجاعة التجريبية معيار الحقيقة الوحيد. ويتفق المذهبان في إنكار وجود حقيقة موضوعية خاصة بميادين الأخلاق والسياسة والفن والفلسفة.

يتمثل الحل النقدي لنقيضة العقلانية في دحض كل المواقف التي تنمي يأسا من العقل يؤدي إلى اتخاذ مواقف لا عقلانية من العقل ومن مبادئ عملية، تلازمت مع نشأته وتطوره،كالحرية والعدالة والسعادة. ولكن هذا الحل يصبح بدوره إشكاليا بمجرد أن نتفطن إلى القناعة التي نمت لدى هؤلاء المنظرين وتتلخص في يأسهم من إمكان تحقق حرية الإنسان.

فالجدلية التي طوعها هؤلاء الفلاسفة لتعكس تصوراتهم إبان الحرب العالمية الثانية وإثرها غير هيجلية بمعنى أنها تحذف من مسار الجدل النتيجة التي آل إليها العقل الذي سقطت كونيته في بوتقة الأيديولوجيا وانكشف في حقيقته عقلا أداتيا ضيقا لأن دائرته لاتتسع إلى القيم. كما أن هذه الجدلية غير ماركسية لأنها أسقطت من مسلماتها قدرة الطبقة العاملة على تحقيق الثورة وذلك ليس فقط لأنها عاجزة عن انجازها بل أساسا لأن الثورة مستحيلة.

لكن أيّ معنى يكون للجدلية وأي معنى يكون للعقل لما لا يبقى العقل الجدلي توفيقيًا [هيجل] ولا يوتوبيا [ماركس]؟ خطورة هذا السؤال متأتية من كونه يطرح معضلة انفصام الجدلية عن البراكسيس. ألا يقضي ذلك على العقل بأن يتقوقع على ذاته ضعيفا حسيرا؟ يقودنا هذا السؤال بتفرعاته إلى جوهر مسألة معنى الجدلية.

يقول فجرسهاوس في كتابه عن مدرسة فرانكفورت: "لقد كانت الجدلية تعني بالنسبة إليه [ويقصد أدورنو] إمكان تحطيم الخرافات والأوهام من عدد كبير من الظواهر المعاصرة". (33) وهذا هو معنى نعت أدورنو الجدلية التي يمارسها بكونها سلبية أو على الأصح سالبة. فهي تمتنع عن الإقرار بنتيجة موجبة على المستوى العملي. ويمثل هذا الموقف الذي جلب الحكم الأيديولوجي على أعضاء مدرسة فرانكفورت آنذاك بأنهم تحريفيون بالنسبة لأدورنو غنما للفلسفة (34) التي استفادت من عدم تحققها، كتب أدورنو هذا وهو يستحضر الأطروحة الحادية عشرة لماركس عن فورباخ.

وتنتج السلبيّة حسب أدورنو عن الصدّمة التي يحدثها فتح النّسق الهيجلي: «إنّ السلبيّة هي صدمة المفتوح» (35) وليست هذه الصدّمة حسب أدرنو عديمة المعنى إلاّ بالنسبة لعديم المعنى، أي لا تكون كذلك بدون معنى إلاّ بالنسبة لمن لا يرى المعنى إلاّ

في المطلق. وهكذا تتعارض الجدلية مع الإطلاقية دون أن تسقط في شراك النسبية: «تتعارض الجدلية بنفس الصرامة مع النسبية ومن الإطلاقية». (36)

ولا يقصى الجدل السلبي العنصر غير المتناغم مع العقل من العقل، وهذا ما يكفل عدم تضخّم العقل إلى درجة الكليانية وعدم تقلّصه إلى درجة الميثولوجيا. يقول أدرنو في دراسته عن هيجل: «من وجهة نظر العلم، يدخل في المعقولية الفلسفية نفسها ،كلحظة ،شيء ما من اللاّمعقول وينبغي على الفلسفة ابتلاع هذه اللّحظة دون انسياق في طريق اللاّعقلانية. إنّ المنهج الجدلي برمته سعى نحو الإجابة على هذه الضرورة وذلك بالتّحرر من تأثير الفوري وبالانكشاف في بناء مفهومي واسع النّطاق». (37)

فالمنهج الجدلي كما تصوره أدرنو إنن يقوم على حركة دائبة للعقل لفهم معنى النّفي يحدوه حذر من إهمال اللاّعقلي أي الفوري أي الماثل هنا والآن، لأن تلك يمثّل خطأ الفلسفة الهيجليّة التي بنت نسقها بأكمله في العقل فأوقفت حركة الآني وأبقت على العقل بمفاهيمه خارج الواقع.

مفهمة الوجود ضرورة فلسفية ولكن هذه المفهمة يخترقها اللامعقول لذلك فإن النظرية النقدية مدعوة إلى فك هذه المعضلة عن طريق النقي. واللامعقول أو اللامفهوم هو الذي يفجر النسق فلا تبقى الهوية هي الغاية لمسار النقي. وهكذا تنفلت اللاهوتيات، وهي نقائض الحداثة وعددها غير محتد، من قوقعة النسق والمطلق.

يعني الجدل السلبي إذن تحرير اللاهوية من قبضة الهوية وذلك بواسطة المفهوم. فالمسألة كلّها تتعلّق بتجاوز جدلي لمنطق الهوية بواسطة منطق اللاهوية الجدل السلبي هو فلسفة اللاهوية وفي هذا السياق يقول أدرنو: « يعني التّفكير الفلسفي تفكيرا بواسطة نماذج والجدل السلبي هو مجموع فكر في نماذج ».(38)

ويعتمد تفكير النّماذج على خلفيتين أساسيتين تتمثّل الأولى في استحالة فلسفة الأنساق، استحالة التّفلسف داخل نسق بعد هيجل. ويمثّل نيتشه في هذا الإطار قدوة هؤلاء الفلاسفة – ونخص بالذكر منهم أدورنو – في أسلوب كتابة الفلسفة. فالفلسفة تكتب في شكل شذرات وتلميحات تستفيد من الفن والخطابة والبلاغة.أمّا الخلفيّة الثّانية التي تفترضها كتابة الفلسفة في شكل نماذج فهي النّزعة الصوفيّة التي اتضحت معالمها في كتابات فلاسفة مدرسة فرانكفورت في آثارهم الأخيرة. فالكليّة الكاذبة أو

اللاهوية تنكشف أثارها للتأمل في أشدالأشياء صغرا و« تفاهة » كما تظهر في أعظم المواضيع وأخطرها على الوجود. تشير إليها ومضة إشهارية عابرة وحرب عالمية ثانية على حد سواء. كلها تشير إلى كلية لا تتعين إلا بواسطة العمل المفهومي للجدل السلبي.

### 4- تعقيب: بيننا وبين هيجل ومدرسة فرانكفورت:

اهتمامنا بهيجل جزء من الاهتمام العالمي به. ولهذا الاهتمام ما يبرره لأن عظمة الفلسفة الهيجلية تكمن في قدرتها - بفضل منهجها الجدلي - على خلق أسباب تجاوزها لدى قارئها.وتبعا لذلك لا معنى للحديث عن اهتمام خالص لوجه هيجل أو لوجه الفلسفة. كما لا معنى للحديث عن هيجلية مذهبية. فهيجل هو الفيلسوف الذي لما يستدعينا إلى التفكير معه سرعان ما يستفزنا لكي نفكر ضده. ولكن ما معنى التفكير ضد هيجل؟

لقد مكنتنا كتابات فلاسفة مدرسة فرانكفورت من مثال ثري عن كيفية التعامل النقدي مع الفلسفة الكلاسيكية عموما وفلسفة هيجل بصورة خاصة. ونحن إن لم نتعامل مع فكر هذه المدرسة مثلما تعامل مفكروها مع أسلافهم نكون فشلنا في استيعاب الدرس الفلسفي العميق الذي خلفه لنا روادها.

ويتحوصل الدرس في نظرنا في ارتباط الفلسفة، من جهة، بجذورها مادية كانت أو مثالية فليس ثمة فلاسفة قد حسم أمرهم وليس ثمة حكم نهائي في الميدان الفلسفي. فهيجل لا يزال مرجعا للقراءة وهذا ما عناه أدورنو في مقاله عن كيفية قراءة هيجل قراءة نقدية تميز بين ما يمكن تجاوزه وما يمكن الاحتفاظ به والبناء عليه في هذه الفلسفة. وتعلمنا، النظرية النقدية، من جهة أخرى، أن الفلسفة في علاقة وثيقة بتجربة الفعل البشري في العالم. وعدم اكتراث فعل التفلسف بالجديد في تلك التجربة لا يضاهيه من حيث السلبية سوى الاكتفاء بالنص الفلسفي ومعالجته بضرب من المثالية الفجة والمقطوعة عن السياقات التاريخية لنشأتها وامتداداتها العملية. وتبعا لذلك بدا لنا نقد فلاسفة مدرسة فرانكفورت لانغلاق النسق الهيجلي،خاصة خلال فترة الهجرة خارج ألمانيا، متلازما مع صعود النازية وما أحاطت بها من أحداث مربعة على الساحة العالمية. وعلينا أن لا ننسى يهوديتهم وما جرته عليهم من ويلات.هذا على الساحة العالمية.

الحدث كان ماثلا في أطروحاتهم الفاسفية الجوهرية بثقل وكثافة شديدتين. فالتعبيرة الخارجية للانغلاق لديهم، هي النازية المجسدة لتوحش العقل الأداتي. لقد استبطنوا هذه الفكرة في عمق وعيهم الفلسفي وأحدثوا منعرجا حاسما في إنتاجا تهم الفلسفية.

ويبدو لذ أن اليوم شبيه بالأمس لأن هذا الأخير لا زال جاثما علينا بكلاكله. فالانغلاق لا يزال واقعا يغرقنا إلى حد الأعناق رغم بريق الانفتاح الكاذب والذي يهلل له الكثيرون تحت شعارات العولمة . إننا لم نبرح بعد الدائرة المغلقة التي طوقنا بها الاستعمار . لقد خضنا تجربة الاستعمار واصطدمنا بالعقل الأداتي قبل انكشاف حقيقته للنقد . فالاستعمار حدثنا التاريخي وواقعنا الاجتماعي الذي لم نفه حظه من النقد . والسبب الرئيسي لذلك يكمن في أن إيديولوجياتنا الرسمية تصوره في شكل سحابة عبرت سماءنا بسرعة أو في شكل فرصة أتبحت لأخيارنا لكي يبرهنوا على زعاماتهم فنتغنى بها إلى الأبد.

ولئن كانت النازية الحدث المؤلم الذي اثر بعمق في التجربة الفكرية لهؤلاء الفلاسفة فبحثوا عن الحل من خلال إعادة قراءة الإرث الفلسفي السابق فإن الصهيونية اليوم لأشد وأنكى من النازية. إنها سرطان ينخر ما تبقى من جسم شرقنا وغربنا إنها إحدى مظاهر الكليانية التي تحاصرنا ورغم أنها كاذبة أمام النظر النقدي فهي لا تزال توقع الكثير منا في كآبة قاتلة وكأنها قدر العالم ومصيرنا المحتوم نحن في أمس الحاجة إنن إلى نقد هذا الانغلاق دون التخلى عن سلطة العقل.

والكليانية نعيشها أيضا في أنظمتنا المهوسة بالانغلاق إلى درجة الاختناق. والمؤلم في كل ذلك أن الانغلاق المضروب علينا من الخارج يلهينا عادة عن التركيز على حليفه الداخلي.

والكليانية حاضرة أيضا في وعينا الديني أو على الأصح في وعي غالبية لم ترق مواقفها فوق الحماس الفياض أو الحساب الضيق. إذ المقاومة الجذرية للانغلاق لا تكون فعلا كذلك إن كانت مجرد محاولة للخروج من دائرة مغلقة لنجد انفسنا من جديد واقعين في انغلاق آخر. وهذا ما يجعل المقاومة رغم حدتها سطحية. وليس هذا حطا من شأنها.

يمكن إذن لمقولة الانغلاق أن تكون منطلقا لعمل نقدي بعيد عن كل توفيقية أيديولوجية يمكننا من أن نرتقى إلى كونية إنسانية فعلية منفتحة وغير إقصائية.

إننا ،اليوم، حيثما ولينا وجوهنا نرى آثار هذه الكليانية الخطيرة وذلك بعد أن انتابتنا نشوة عابرة لسقوط الأنظمة التي كانت تسمى خلال الحرب الباردة بالأنظمة التوتاليتارية. لقد بدأنا ندرك أن ما وقع ليس إلا انتقالا من انغلاق ذي قطبين إلى انغلاق حول قطب واحد.

لكل تلك الأسباب لم نتجاوز بعد اللحظة الهيجلية التي أفضت إلى انتصار العقل الأداتي لذا تكون حاجتنا ملحة إلى جدل ينفي الانغلاق والتوفيقية التي تسنده في سرآئه وضرآئه. نحن في أمس الحاجة إلى تحليل جدلي لواقعنا يدرك الكلية وانغلاقها في الومضة الإشهارية كما في الغارة الجوية، في تربيتنا لأطفالنا كما في تأديب حكامنا لرعاياهم. فهذه الكليانية ،كما قلنا سابقا، ليست متعيّنة في الظواهر الكبرى مثل الدولة والدين والسياسة العالمية فقط بل وأيضا في أصغر السلوكات وأبسطها. وإدراكنا لكل ذلك شرط لنفيه، ونحن لا نعتقد المغالاة لما نعتبر أن تأصيل الوعي بالانغلاق مهمة تاريخية لكل مفكرينا ومثقفينا. ولئن لم يكن النفي غاية في ذاته فإن الموجب لا يتأصل بدون دحض لشيء ما هو نقيضه.

## الهوامش:

1- يقول كارل لوفيت: «رفع جوته الأدب الألماني إلى مرتبة الأدب العالمي ورفع هيجل الفلسفة الأمانية إلى مرتبة الفلسفة الكونية».

Karl lowith: De Hegel à Nietzche. Traduit par Rémi Laureillard. Paris. Gallimard. 1969. p17.

2- ومن بين الجمعيات الفاسفية المختصة اليوم في فاسفة هيجل نذكر على سبيل المثال:

في أمريكا:The Hegel Society of America

في بريطانيا:The Hegel Society of Great Britain

Horkheimer M. Adorno T.W: La dialectique de la raison Fragments. Gallimard. Paris .1974.

4- أنظر مقال هابرماس: تواطؤ الخرافة والأنوار: هوركهابمر وأدورنو في:

Le discours philosophique de la modernité. Gallimard .Paris 1988.pp128-156.

ويوجد تعريب لهذا الكتاب: الخطاب الفلسفي للحداثة قامت به الدكتورة فاطمة الجيوشي عن منشورات وزارة الثقافة. دمشق 1995.

- 5- Adorno: La dialectique négative .Payot.Paris1978.
- 6- Horkheimer : Eclipse de la raison. Payot. Paris 1974.
- 7- M arcuse: L'ontologie de Hegel et la théorie de l'historicité. Minuit. Paris 1972.
- 8-Marcuse: Raison et Révolution (Hegel et la naissance de la théorie sociale) Minuit.Paris.1968.

ترجمة الدكتور فواد زكريا. المؤسسة العربية للدراسات والنشرببيروت. 1979

وفعلا لقد كتب مؤلفه عن أنطولوجوا هبجل سنة 932 اوبعد ذلك بتسع سنوات نــشر كتابــه الثاني ففي كتابه الأول اعتبر ،خلف ديلتاي وهيدجر أن الحياة مقولة جوهرية في النسق الهبجاسي وأن الفكر نتج من الحياة وهما ينتميان إلى هوية تاريخية. ولكنه صرف اهتمامه في الكتاب الثــاتي عن الهوية وركز على النقد أو البعد السالب للجدل باحثا عن وحدة تصنعها الممارسة العملية بــين العقل والواقع وتجدر الملاحظة أن ماركوز قد اهتم ،في هذا الكتاب عـن هيجل بكتابــات مــاركس الشاب والتي رأى فيها "أول تعبير صريح عن عملية التثيية التي يحيل فيها المجتمع الرأسمالي كل العلاقات الشخصية بين الناس إلى علاقات مرضوعية بين أشياء" العقل والثورة ص732أنظر أيضا:

Jay (Martin): L'imagination dialectique. (histoire de l'école de Francfort 1923-1950). Payot. Paris 1977. 94 وما يليها صفحة

9- Habermas(J): Connaissance et Intérêt .Gallimmard.Paris1976.

10 - ج. لوكاتش: التاريخ والوعى الطبقى. الدكتور حنا الشاعر. دار الأندلس. بيروت [د.ت].

11-Korsh(K): Marxisme et philosophie. Minuit. Paris 1964.

- 12- وهو موضوع أثاره ماركس في تحليله لحركية السلعة وعلاقة ذلك باغتراب وعسى العمسال. وقد ركز عليه ماكس فيبر وكذلك جورج لوكاتش. أنظر: التشيؤ ووعسى البروليتاريسا. فسى التاريخ والوعى الطبقى. مذكور سابقا من ص79 إلى ص181.
- 13- Jay (M): L'imagination dialectique(histoire de l'école de Franc fort 1923-1950) Payot.Paris.p11
- 14- Horkheimer (M): La situation actuelle de la philosophie et les taches d'un Institut de recherche sociale in Théorie critique. Payot Paris 1978. p.71-72.
  - 15: نفسه ص86.
- Paradigme -16 أو نموذج إرشادي بالمعنى الذي حدده توماس كون في بنية النسورات العلميسة. أنظر ترجمة شوقي جلال. سلسلة عالم المعرفة 1992.

- 17- ويتلخص معناها في تحول البحث الفلسفي نحو تفحص علاقة الذات بالشروط القبلية للمعرفة عوضا عن الاهتمام بعلاقة الذات بمواضيع المعرفة. أنظر مقدمة الطبعة الثانيسة لنقدالعقل المحض.
- 18 من افضل ما كتب ماركوز حول موضوع تحول اهتمام الفلسفة الغربية من مقولة العقل إلى مقولة العقل إلى مقولة المجتمع أو من الجدل المثالي الذي يمثل هيجل آخر حلقاته إلى الجدل المسادي السذي نجده حاضرا أيضا في فلسفة هيجل، وهذا معنى اعتبارها مرجع الفلسفة الاجتماعية، نصان: الأول كتبه سنة 1937 كتعقيب على نص هوركهايمر [النظرية التقليدية والنظريسة النقديسة] وعنواته الفلسفة والنظرية النقدية. ونجده في: Culture et société .Minuit. Paris 1970 أما النص الثاني فهو : العقل والثورة "مذكور سابقا".
  - 19 هوركهايمر: المرجع السابق ص68.
  - 20 ماركوز: العقل والثورة. مذكور سابقاص 249.
- 21- Marx(K): Oeuvres3(PhilosophieGallimmard. Paris1982p1033.
- 22- Hegel: Encyclopédie des sciences philosophiques. Vrin. Paris 1979. p157.
- 23- Hegel: Principes de la philosophie de droit Vrin. Paris1975.p55.
- 24 كتب هذا المقال منذ سنة 1931 وهو تحت تأثير الأنطولوجيا الهيدجرية. كتبه ضد مساكس أدلار الكاتطي المحدث والذي اعتبر الجمع بين ماركس وكاتط ممكن بل ضروري مسن أجسل تأسيس إيستيمولوجيا التجربة الاجتماعية .ويرى ماركوز عكس ذلك استحالة الجمسع بسين كاتط وماركس أي استحالة إيجاد تكامل بين معقولية صورية و قبليسة مسن جهسة وفلسسفة التجربة الاجماعية من جهة أخرى. أنظر:

Marcuse: Marxisme transcendantal? in Philosophie et révolution. Edition Denoel. Paris 1969.

- 25- Horkheimer: Théorie traditionnelle et théorie critique. Gallimard Paris. 1979 p34.
- 26 Adorno: Trois études sur Hegel. Payot. Paris 1979 p97.
  - 27 وعنواتها: Skoteinos ou Comment lire من ص101 إلىص161.
- 28 Adorno: Le contenu de l'expérience in Trois études sur Hegel p98
  - 29 مثل ديوى ووبلن وسنتياتا. أنظر ماركوز:العقل والثورة [مذكور سابقا]
- 30- Horkheimer: Eclipse de la raison. p94 (مذكون سابقا).
  - 31 أدورنو: المرجع السابق ص21-22.

32- ونخص منهم بالذكر: ديلتاي :هيجل الشاب ولوكاتش في كتاب بنفس العنوان ولينسين في كراسات فلسفية (1914-1916) وهيدجر في درسه عن فينومومنولوجيا السروح وأرنسست بلوخ في ذات وموضوع (توضيحات عن هيجل ) وهابرماس في:مفهوم الحداثة لسدى هيجل وأفاق ثلاثة: الهيجليون اليساريون والهيجليون اليمينيون ونيتشه. نجد ذلسك في القول الفلسفي في الحداثة . هذا إن استثنينا كتابي أدورنو المذكورين سابقاً.

33 -Wiggershaus(R): L'école de Francfort. Histoire, développement, signification. Puf. Paris 1993 p 180.

34- أدورنو: الجدل السلبي .مذكور سابقاص 11.

35- نفسه ص35.

36- نفسه ص35.

37- أدورنو: ثلاث دراسات حول هيجل.مذكور سابقا ص120

38- أبورنو: الجدل السلبي ص30.

# من جدل العقل إلى هرمينوطيقا النص الفلسفى: جادامر قارناً هيجل

ماهر عبد المحسن

#### تمهيد:

إن العلاقة بين جادامر وهيجل هي علاقة بين نوعين من التفلسف مختلفين تماماً، إذ إن كلا الفيلسوفين ينتمي إلى عصر فلسفي مختلف عن الآخر، وتسشهد المائة عام الفاصلة بينهما تاريخ التحول الفلسفي من الفكر إلى الواقع، ومن الكلي إلى الجزئي، ومن الطبيعة إلى الإنسان.

ويكفى أن نلقى نظرة سريعة على تطور الجدل بعد هيجل حتى نتبين ذلك التحول الكبير في مسار الفكر الفلسفى الغربى. فإذا كان الجدل الهيجلي يقوم على المنطق الذى هو بحث في طبيعة العقل أو دراسة للفكر الخالص، أى للنسيج الذي يتألف منه الفكر بغية الكشف عن طبيعته وماهيته، بمعنى أنها دراسة للفكر من أجل الفكر وحده، فإن الجدل ما بعد الهيجلي قد اتخذ صورة أكثر عيانية والتحامل بالعالم المعيش، سواء على المستوى الفردي كما قدمته الوجودية أو على المستوى الجمعى كما قدمته الماركسية – فلا غرابة أن نسمع عن جدل المشاركة، وجدل الحواس، وجدل العاطفة، بالإضافة إلى المشروعات التي تهدف إلى تأسيس فلسفة جديدة للعلوم في إطار الجدل العلمي، وتلك التي تهدف إلى تأسيس أنثربولوجيا شاملة في إطار جدل الإنسان (١).

## الفلسفة بين العقل والأسطورة

قبل أن نتطرق إلى قراءة جادامر لهيجل علينا أن نضع أيدينا على مناطق الاتفاق والاختلاف بين فكر الفيلسوفين حتى نقف على الخلفيات الفلسفية التى حدت بجادامر إلى قراءة هيجل على هذا النحو وليس على نحو آخر، إن هرمينوطيقا جادامر تعلمنا أن ليس ثمة معنى وحيد أو قراءة أخيرة للنص وإنما ثمة اقتراح وزاوية خاصة للنظر، ليس ثمة قراءة موضوعية غير متحيزة، وإنما هناك رؤية ذاتية يقف وراءها تراث ثقافي ضخم يشكل شخصية القارئ وينعكس بالتالى على

قراءته، ومن ثم فهمه للنص.

إن جادامر بوصفه فيلسوفاً ينتمي إلى الفكر الفلسفي الذى ساد أوربا فسى المرحلة ما بعد الهيجلية، فإنه من ذلك الطراز من الفلاسفة الذى لا يهتم "بالنسسق" الفلسفي المغلق، وإنما يهتم أكثر بالواقع المتعين والإنسان التاريخي المرتبط بزمان ومكان محددين. ولعل من أهم النقاط التي يمكن أن تساعدنا في الكشف عن مناطق الاختلاف بين الفيلسوفين هي علاقة كلا منهما بالفلسفة اليونانية، وخاصة فلسفة أفلاطون. وفي هذا الصدد نجد أن هيجل قد تأثر بأفلاطون في كثير من الأفكار من أهمها في بحثنا الحالي ما يأتي:

- اهتمام أفلاطون بالكليات، واعتباره الكلي أو الفكر هو الأساس الحقيقي وراء
   هذا العالم.
  - تفرقته بين المعرفة الحسية والمعرفة العقلية.
- أن الجدل في سيره عند أفلاطون لا يتعامل قط مع المحسوسات أو الأسياء الجزئية، ولكنه ينتقل بين كليات فحسب، فليس الجدل مجرد ارتفاع من المحسوسات إلى المعقولات، ولكنه في اصطلاح أفلاطون عملية عقلية خاصة بمرحلة المثل فقط.
- أن المثل حفائق موضوعية مستقلة عنا، فهى ذات وجود مستقل منفصل فى عالم فوق الزمان والمكان<sup>(2)</sup>.

والحقيقة إن الموقف مع جادامر يختلف تماماً، فقد تعامل جادامر مع فلسفة أفلاطون من منطلق فيولوجي يجعل من اللغة الأساس الذي ينبغي أن يقوم عليه فهم وتفسير أفلاطون إذا أراد المرء أن يتجاوز التفسير التقليدي الذي افترض وجود نظام مستتر – مذهب المثل - خلف لغة أفلاطون والتي ينبغي تـشريحها تحليلياً للحصول على المذهب المضيء(3).

ولقد ساعد جادامر في تبنى هذا الاتجاه أساتذته في ماربورج Marburg وعلى رأسهم بول ناتورب Paul Natarp الذي يرجع إليه الفضل في قلب المفاهيم التقليدية عن المثل الأفلاطونية، فالمثل - كما يراها - أكثر من كونها تملك وجوداً

خاصاً ومستقلاً كانت تقريباً تشبه الفروض، أو الصور العقلية، ويعنى هذا أنها كانت حدوساً ذاتية تخضع للاختبار للملائمة مع الواقع المدرك، ولقد كانت لهذه الفكرة تطبيقات عميقة بالنسبة لجادامر الشاب، لأنه إذا كانت المثل ليس لها وجود مستقل ومطلق، إذن فالمعنى في الفلسفة الأفلاطونية ينبغي أن يتحدد بواسطة السياق، وأفلاطون ينبغي أن يرى كفيلسوف تفسيري أو تأويلي أكثر من كونه فيلسوفاً منهجياً (4).

لقد كان جادامر مدفوعاً بالرغبة في الإجابة عن السؤال: كيف يكون ممكناً جعل نص يوناني مثل فيليبوس Philebus لأفلاطون، الذي يتحدث عن الخير في الحياة الإنسانية، يتحدث من جديد من خلال الخبرات الأساسية لعالمنا المعيش؟ لقد كان من الضروري جعل المفاهيم المستخدمة بواسطة اليونانيين تتحدث ثانية (5).

وقد أتت الإجابة في تحول مركز الثقل من عالم المثل كنظام مستتر إلى كلمات أفلاطون وأساطيره، فلسفة أفلاطون لم تكن "أداة" للتعبير عن موجودات مختلفة ومستترة يطلق عليها "المثل"، لكن بالأحرى كون مكتمل، التفكير لا يمكن أن يكون منفصلاً عنه. ففكر أفلاطون كان في الصدارة في كوميدياه الفلسفية وفي لغته (6).

ويتأكد لنا هذا الاختلاف في موقف جادامر وهيجل من أفلاطون عندما نتعرض لرأى هيجل في استخدام أفلاطون للأساطير كوسيلة للتعبير عن أفكاره الفلسفية فيرى "إن الناس أحيت أفلاطون بسبب استخدامه للأساطير بصفة خاصة، لأن هذا الشكل من العرض، يجعل من السهل إدراك الفكرة العامة، ويجعلها مألوفة عندما توضع في هذا القناع الجميل. لكن أفلاطون بالقطع لم يبرهن على أنه فيلسوف عن طريق تلك الأساطير، فما أن يقوى الفكر ويتدعم ويجعل لنفسه وجوداً موضوعياً في عنصره المناسب، حتى يصبح الشكل الأسطوري نافلة لا لزوم لها، أو مجرد زينة وزخرفة يمكن استقبالها بامتنان، لكن الفلسفة من ناحية أخرى، لا تتقدم بهذه الطريقة "(7).

و الحقيقة أن تفسير اختلاف جادامر وهيجل لهذه المسألة تحديداً - ارتباط الفلسفة بالأسطورة لدى أفلاطون - إنما يكمن في السياق الذي تناول فيه كل منهما

المسألة. فجادامر – كما ذكرنا – كان يتعرض لأفلاطون فى إطار فيلولوجيا جديدة ترى فى اللغة طاقة تعبيرية متجددة يمكنها أن تتحدث عبر كل العصور، أما هيجل فكان يتعرض لأفلاطون فيما يتعلق بهذه المسألة فى إطار رؤيته الخاصة لتاريخ الفلسفة التى ترى فى الأسطورة مرحلة أقل تطوراً من التفكير الإنساني، كما تضع الفلسفة فى قمة سلم التطور من هذا التفكير.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فإن اهتمام هيجل باللغة خلافاً لجادامر كان منصباً على جانبها المنطقي، وكان جادامر على العكس يفهم الفلسفة بالمعنى الموسوعي الشامل. ولا غرابة في ذلك، وقد كان أفلاطون – الذي تأثر به هيجل كثيراً – يربط بين اللغة والمعرفة التصورية ويرى، أننا لا يمكن أن نعرف عن شيء ما إلا التصورات التي تنطبق عليه، وما نقوله عن شيء ما هو أن كذا وكذا من التصورات تطبق عليه، لأن ما نقوله ليس إلا كلمة، وكل كلمة عبارة عن من التصورات تطبق عليه، لأن ما نقوله ليس إلا كلمة، وكل كلمة عبارة عن تصور "(8). وكان هيدجر – أستاذ جادامر – يربط بين الفن والحقيقة، ويرى أن "طبيعة الفن لا تتكون في تحول شيء متشكل بالفعل أو في نسخ شيء موجود سلفاً، لكن بالأحرى، يكون الفن مشروعاً يمكن بواسطته أن يحضر شميء ما جديد كحقيقة "(9).

وفى هذا الصدد يرى جادامر إنه "إذا كان الفكر السقراطي في العصر الفلسفي القديم هو المسئول عن الموقف المهدر لدور الفن في البحث عن الحقيقة، فإن هيجل في العصر الحديث هو المسئول عن نفس هذا الموقف برغم تسليمه بمشروعية دعوى الفن للحقيقة، لأنه يجعل المعرفة الشاملة للفلسفة، القائمة على التصور The Concept، تتجاوز دعوى الفن"(10). أي أنه يجعل المعرفة التي يمكن بلوغها عن طريق الفن في مرتبة أدنى من ذلك التي يمكن بلوغها عن طريق الفلسفة.

وفكرة الحقيقة تلعب دوراً محورياً لدى كلاً الفيلسوفين: جادامر وهيجل، غير أن الحقيقة عند أحدهما ليست هى عند الآخر. فالحقيقة عند هيجل هلى "الكلى" والحقيقة عند جادامر هى "التكشف" أو "اللاتحجب": وهى مقولات أيضاً أفلاطونية وهيدجرية، إلا أن هيجل استطاع أن ينقل "الكلى" من العالم الأفلاطوني المثالى

المفارق ويضعه فى قلب العالم التاريخي، كما استطاع جادامر أن يسضيف إلى الحقيقة الهينجرية - الشعرية - التى تقترب من حالة التصوف بعداً تراثياً معاصراً يصهر الماضى والحاضر فى بوتقة واحدة.

وإذا كان تأثر جادامر بهيدجر وتأثر هيجل بأفلاطون هو الذي دفع بكلاهما لأن يسلك الطريق التي سلكها في اللغة والحقيقة، فإن تأثر هيجل بديكارت وجادامر بهوسرل و هيدجر، هو الذي جعل كلا منهما يسلك طريقاً مختلفاً فيما يتعلق بمقولة "الوعى الذاتي". فالوعي الذاتي عند هيجل هو ذلك الوعي الذي يدرك نفسه في الموضوع "فاقد أدرك الوعي بالعقل أن حقيقة عالم الحس هي كليسات مسا فوق الحس، وهو الآن يتخذ خطوة أبعد ويدرك أن عالم الكليات هذا ليس شيئاً غير ذاته الخاصة، وأنه في وعيه للعالم الخارجي لا يعي في الحقيقة سوى نفسه" (11).

أما الوعي الذاتي عند جادامر فله بعد زمني تاريخي، إنه وعينا بأننا موجودات تاريخية متناهية "فلا يمكننا أن نتعرف على كل تحيزاتنا، لأننا لا نكون أبدا في وضع يسمح لنا بأن نصل للمعرفة الشاملة بأنفسنا، وأن نصبح واضحين تمامأ بالنسبة لأنفسنا "(12). ويلاحظ تمسك هيجل بـ "الكلي" رغم تناوله للوعي التاريخي الكلي، الفردي الجزئي، وتمسك جادامر بـ "الجزئي" رغم تناوله للوعي التاريخي الكلي، وعلى ذلك يشعر الوعي الأول "باستقلاله وتفرده، في حين يشعر الأخير بتناهيه" و "محدوديته".

والحقيقة رغم أنه قد يبدو أن كلا الفيلسوفين يمضى فى اتجاه معاكس تماماً للآخر، ومن ثم لا يتوقع منهما التقاء، إلا أن الواقع غير ذلك تماماً. فإذا كان هيجل يرفض استخدام الأسطورة فى الفلسفة على اعتبار أنها فى مرتبة أدنى إلا أنه لا ينكر أهميتها مطلقاً فى التعبير عن الحقيقة، وفى ذلك يقول: "إنها لفكرة حمقاء أن نتحدث عن الأساطير والرموز على أنها أقنعة تخفي الحقيقة وراءهما، فالأدنى إلى الصواب أن نقول – على العكس – إن الأساطير والرموز والأفكار، والأمور المتناهية عموماً تعبر فيها الحقيقة عن نفسها، أعنى أنها تتكشف عن طريقها (13).

وهنا يقترب هيجل من جادامر وهيدجر عندما يعبر عن الحقيقة بوصفها تكشفاً. هذا بالإضافة إلى أن رؤيته للرمز والأسطورة والفكرة على أنها من

العناصر الشفافة التى تتجلى الحقيقة من خلالها تكامل رؤية جادامر التى تمنح اللغة القدرة على التحدث من خلالنا بدلا من أن نتحدث نحن اللغة "فالتناهي الإنساني يفترض أنه مهما يمكن أن تفعل الموجودات الإنسانية أو تقول، فإن نلك يكون مدعماً بشيء ما، يتجاوزهم ويتجسدون فيه، أى أن المتحدثين يكونون خاضعين للغة التى يتحدثونها(١٩).

وهنا نجد القوة الطاغية للحقيقة، التي تفرض نفسها على الوسيط الذي تعبر عن نفسها من خلاله، ماثلة في بشكل واضح في فكر الفيلسوفين.

وتنقلنا مقولة الحقيقة (الماهية) إلى مقولة أخرى مرتبطة بها لنكتشف منطقة أخرى من مناطق الاتفاق بين هيجل وجادامر، فكلاهما يرفض نظرة الرجل العادي التى تقسم الأشياء إلى مظهر وجوهر، شكل ومضمون، والتى تعلى مسن شأن الأخير على مسار الأول، كما ترفض القسمة التى وضعها كانط بين عالم الظاهر وعالم الشيء فى ذاته، والتى تجعل من هذا الأخير كياناً مغلقاً وغامضاً، لا يمكن للعقل الإنساني مهما أوتي من قدرة أن ينفذ إليه. ولقد كانت وسيلة الفيلسوفين واحدة فى تحطيم هذه القسمة وإذابة الحواجز بين العالمين اللذين يبدوان – فى النظرة الشاملة متعارضين، حيث انطلق كلا منهما من مقولة "الهوية" التى تجعل من العالمين عالماً واحداً ذا وجهين، فالظاهر هو الباطن، والباطن هو الظاهر، كما أن الشكل هو المضمون والمضمون هو الشكل، وكل ما فى الأمر أن أحدهما يتحول إلى الآخر فى حركة "جدلية" عند هيجل و "هرمينوطيقة" عند جادامر، ولأن المنطق" هو مجال التفلسف الأثير عند هيجل، ولأن الفن كذلك عند جادامر، فان النشاط التصوري هو الذى يدفع حركة "الجدل"، والنشاط "التفسيري" هو الذى يدفع حركة "الجدل"، والنساط التصوري هو الذى يدفع حركة "الجدل"، والنساط التصور المورد المو

وفى تأكيد هذا المعنى يرى هيجل أن "الظهور هو الخاصية التى تتميز بها الماهية عن الوجود والتى تكون بها ماهية، وهذا الظهور نفسه حين يتطور ويبرز يصبح هو نفسه ظاهراً. وبناء على ذلك فليست الماهية شيئاً يقبع خلف الظاهر أو وراءه، وإنما الماهية هى نفسها التى توجد وجوداً فعلياً، ومن ثم فإن الوجود الفعلى هو الذى يظهر أو هو الظاهر Appearance.

كما يرى جادامر أن "العمل الفنى لا يمتلك شكلاً، لكن بالأحرى هو شكل، ويعنى ذلك أن مجمل العمل الفنى – وليس عنصراً من البنية الفنية – هو الباقى. فمها تغير هذا الكل، فإنه لا يتفتت إلى العديد من السمات التى ينبغي أن تسضاف بطريقة ما. فلا تجميع لرؤى جزئية تكون إما ضرورية أو ممكنة، لأن العمل يكون هناك كلياً في كل رؤية. إن الشكل ينزع لأن يكون متضمناً شيئاً سرمدياً ولا زمنياً، كما لو أن الشكل قد تأثر عندما لم يكن متجسداً، أو كما لو كان العمل الفني يوجد غير متجسد، بالتجريد، عندما لا يوجد تفسيرات متعنية (16) هذا فحسب، وإنما يمكننا أن نجد أن الخطوة الأكثر إثارة في طريق الالتقاء بين الفيلسوفين تتمثل في تجاوز كل منهما لأفلاطون رغم اختلافهما في زاوية النظر تجاهه كما اتضح لنا سابقاً.

ويتجلى ذلك في مفهوم "المحاكاة" الشهير، فإذا كان أفلاطون قد وضع الصورة الفنية في مرتبة أقل من الأصل – على اعتبار أنها محاكاة المحاكاة – فإن فكرة كل من هيجل وجادامر عن الشكل والمظهر، والنظر إليهما على اعتبار أنهما مكافئان المضمون والماهية تجعلهما يمنحان الصورة الفنية مكانة لا تتساوى بالأصل فحسب ولكن تزيد عليه أيضاً. وتتأتى هذه الزيادة عن طريق "الخاصية التمثيلية للفن" عند جادامر، وعن طريق "اتحاد الصورة والمضمون في هوية واحدة" عند هيجل، وهو نفس المعنى تقريباً لدى الفيلسوفين. ليس هذا فحسب، بل يمكننا أن نعثر على نفس المثال المتعبير عن ذات المعنى ادى الفيلسوفين، فحنق أخيل على نفس المثال المتعبير عن ذات المعنى ادى الفيلسوفين، فحنق أخيل على نفس المثال المتعبير عن ذات المعنى أو أخيل الهومري عند مغضل الصورة الشعرية التي تشكل فيها هذا المضمون" (17). وأخيل الهومري عند جادامر أكثر من أخيل الأصلي "فالمحاكاة الفنية لا تعنى فقط أن ما يكون موضوعاً هو ذاته في الواقع (18).

## جادامر قارناً هيجل:

قى تصديره لكتابه "جدل هيجل" Hegel's Dialectic يصف جادامر الحيرة التى انتابته فى مرحلة مبكرة من عمله الأكاديمي ما بين الحس المنطقي والتفكير التأملي حين مقاربته لكلا من جدل القدماء وجدل هيجل. وهو الأمر الذي حدا به

نحو الشروع في إنجاز مهمة خاصة وملحة، تهدف إلى ربط جدل الفلاسفة القدماء – الجدل من أجل إتاحة الفرصة لقراءة كلا منهما بمصطلحات الأخر – ولم يكن جادامر يهدف إلى تبنى هذا المنهج أو ذاك من أجل الوصول إلى كلمة نهائية وحاسمة، وإنما أراد أن يبث في الفلسفة روحاً جديدة تمكنها من تجاوز ذلك الإطار الضيق من التفكير الذي يتعامل معها باعتبارها مجرد بحث علمي. وفي هذا الصدد يعاود جادامر الاستفادة بفكرة "الكلي" التقليدية من أجل تحقيق هذا المطلب، لكن ليس بمعنى "الكلي التصوري" القابع في الذهن، وإنما الكلي المتجسد في اللغة التي تمثل مجمل أنشطتنا وصلاتنا بالعالم الخارجي.

بهذا المعنى يمارس جادامر هرمينوطيقاه الفلسفية عملياً من أجل إعادة قراءة هيجل من خلال خمس مقالات منفصلة تم جمعها في مجلد واحد يحمل عنوان: "جدل هيجل". وتتمتع المقالة الأولى "هيجل وجدل الفلاسفة القدماء" Hegel and "اجدل هيجل". وتتمتع المقالة الأولى "هيجل وجدل الفلاسفة القدماء " The Dialectic of Ancient باهتمام خاص لأنها تبين قدرة جادامر على استخدام معرفته الواسعة بالفلسفة القديمة من أجل الوصول إلى فهم نقدي لهيجل. وقد كان جادامر موجها يسؤالين: الأول: لماذا أساء هيجل – رغم عمق تحليله الفلسفي – تفسير أفلاطون وأرسطو؟ والثاني : لماذا – برغم ذلك – كان هيجل قادراً على بلوغ أبعاد جديدة في فلسفتهما ظلت غير مطروقة خالل الأبحاث السابقة؟

وللإجابة على السؤال الأول يخلص جادامر إلى أن إصرار هيجل على قراءة الفلسفة القديمة قراءة معاصرة، هو الذى جعله يتبنى المبدأ السديكارتي المتعلق بالذاتية أثناء دراسته للنصوص الأفلاطونية والأرسطية. فالنتيجة التأملية الإيجابية للفلسفة القديمة – من وجهة نظر هيجل – تكمن في تطهير الفرد من المعرفة الحسية المباشرة والتسامي به إلى كلية الفكر. وهكذا استطاع أفلاطون أن يجعل الفكر مكتفياً بذاته لدرجة أنه من الممكن بلوغ حقيقة الواقع عن طريق الفكر الكلي الخالص دون الرجوع إلى الإدراك الحسي. كما يرى هيجل أن أرسطو كان بعكس السوفسطانيين – الرائد الأول والمعلم الحقيقي لنا جميعاً في قدرته على ضم التناقضات الفكرية المتنوعة تحت مفهوم واحد.

وللإجابة على السؤال الثانى يرى جادامر أنه بسبب تحطيم هيجيل اللغية الاصطناعية المتحجرة لميتافيزيقا القرن الثامن عشر وكشفه للمضمون التأملي للغته الألمانية المحلية كان يتقدم مقترباً من اليونانيين، الذين كانت فلسفتهم دائماً متجسدة في لغتهم الوطنية. وهنا تأتى القضية المحورية في فكر جادامر ، أى اللغات الطبيعية كأساس للفكر الفلسفي، والكلمات المنطوقة كأصل للتصورات، وهكذا تتضمن النصوص الفلسفية أساس ما يقال في اللغة كما تنطق. ويقرر جادامر أنه بالرغم من أن هيجل لم يكن دائماً واعياً بذلك على نحو كلي، لكن حساسيته للدلالة الفلسفية للغة الطبيعية هي التي سمحت له بإدراك المضمون التأملي في جدل الفلاسفة القدماء. فلاشك أن هيجل في سعيه الدعوب لتجاوز اللغة الفردية للميتافيزيقا، وفي مزجه لعباراتها الأجنبية، وتعبيراتها الاصطناعية بمفاهيم الفكر العادى، قد نجح في الكشف عن الروح التأملية للغته المحلية الخاصة بالتأمل الفاسفي، وعلى ذلك أعاد بناء فعل التفلسف الذي هو الميراث الطبيعي المنحدر إلينا الفاسفي، وعلى ذلك أعاد بناء فعل التفلسف الذي هو الميراث الطبيعي المنحدر إلينا من المفكرين اليونانيين الأوائل.

وفى مقالتى: "العالم المعكوس عند هيجل" Hegle's Dialectic of self Consciousness و"جدل الوعى الذاتي عند هيجل" Hegle's Dialectic of self Consciousness نجد تطبيقين أساسيين للنظرية الهرمينوطيقية عند جادامر. فمناهج الفينومينولوجيا الوصفية التى تعلمها جادامر من هوسرل نجدها مستخدمة هنا بحرفية الفنان المتمكن لإياضاح مصضمون الفصطين المتتابعين في "ظاهريات الروح" المتمكن لإياضاح مصضمون الفصطين المتنابعين في "ظاهريات الروح" فالأشياء في ذاتها، المطروحة في هذه النصوص تظهر في وجود ثلاثي الأبعاد.

ففى مقالة "العالم المعكوس عند هيجل" يربط جادامر بين فينومينولوجيا هيجل وفلسفة كانط، لأننا لو نظرنا إلى التقسيمات الرئيسية لفينومينولوجيا الوعى عند هيجل، فلن نجد المساعدة، لكننا سنرى أن البصمة التى وضعها هيجل على عاتقه هي أن يبين كيف أن الحالات المختلفة للمعرفة – الحدس، الفهم، وحدة الإدراك أو الوعى الذاتي كما بحثها كانط – مرتبطة داخلياً في الحقيقة. إذ أن الفصل الدي خصصه هيجل لفينومينولوجيا الوعى يطغى عليه السؤال المتعلق بكيفية صيرورة

الوعى وعيا ذاتيا.

وهكذا يلفت جادامر أنظارنا إلى أنه ينبغى أن يفهم - منذ البداية - أن المهمة التى حددها هيجل لنفسه فى الفينومينولوجيا أنها مصالحة الوعى الهذاتي، والتى تمثل تأليفات الإدراك عند كانط، ليست شيئاً معطى سلفاً وإنما هى شيء يتجلى فى الوعي كحقيقة كلية. وعليه ينبغي أن ندرك أن تفتيت الشيء إلى عدة أشهاء - أى النتيجة الذرية التى يتوصل إليها المرء عندما يدرس كينونه الهشيء أو صهاته (كيفياته) عن طريق التحليل الكيميائي الحديث على سبيل المثال - لا يكون كافياً إذا أراد أن يفهم حقيقة الشيء وصفاته على نحو حقيقي. فالإدراك يبقى خارجياً، وفى الفهم تتخذ الصفات والأشياء التى تحمل الصفات كحقيقة. لكن هل مها يتخهذ الطريقة كحقيقة - مثل البنية الكيميائية للأشياء - يهذه الطريقة كحقيقة - مثل البنية الكيميائية للأشياء - يشكل حقيقتها الداخلية.

يجيب جادامر بأن على المرء أن يرى أن وراء هذه الصفات توجد قوى المرء أن يرى أن وراء هذه الصفات توجد قوى Forces لديها تأثيرات متبادلة فيما بينها، فصياغة الكيميائي تعبر عن تكوين الجوهر، لكن – كما أكد التطور العلمي وتحول الكيمياء إلى فيزياء – هذا الجوهر في الحقيقة ما هو إلا تلاعب للقوى.

إننا إذا نظرنا بهذه الطريقة إلى الداخل فماذا سنرى؟ ما هو الجوهر الداخلي للمظهر الخارجي؟ شيء واحد يكون واضحاً: النظر إلى الداخل أمر هام للفهم، وليس للإدراك الحسي – ذلك هو ما ميزه أفلاطون باعتباره Noein فسى مقابسل aesthesis. وهكذا، موضوع التفكير "الخالص" (Noein) يتم تمييزه بوضوح بكونه غير معطى للحواس.

ويتساعل جادامر عن ماهية هذا المجال الداخلي الذي يسعى إليه الفهم، وعسن طبيعة الوعي بالماوراء، وعما إذا كان يوجد معنى فارغ. ويؤكد على أن هيجل ينفى ذلك، فهذا الماوراء ليس فارغاً، لأنه يأتى من المظهر، لكنه هو حقيقة المظهر. فما نوع الحقيقة؟ للإجابة على هذا السؤال يقدم هيجل صياغة شديدة الوضوح: فيقول: إن الماوراء هو المظهر بوصفه مظهراً. إنه المظهر الذي ليس بمظهر لأي شيء آخر، والذي لم يعد متميزاً عن أي شيء ورائه يكون "حقيقة".

على العكس، إنه لا شيء لكنه المظهر، وهكذا لا يكون مظهراً بالتعارض مع الحقيقة، لكن بالأحرى المظهر بوصفه الحقيقة ذاتها.

وفى المقالة الثالثة "جدل الوعي الذاتي عند هيجل" يطرح جادامر فكرة الوعي الذاتي عند هيجل في ضوء فلسفة هذا الأخير المتعلقة بجدل السيد والعبد، محاولاً تقديم قراءة جديدة مغايرة للقراءة التقليدية التي تريد أن تنصف العبد على حساب السيد بأن تسمو بوعي العبد حتى يتجاوز وعي سيده. وفي هذا المصدد يشرح جادامر وفقاً لجدل هيجل - كيف أن الوعي الذاتي لا يمكن أن يتحقق إلا من خلال الآخر، مما يعني أنه ذو طبيعة مزدوجة، حيث ينقسم إلى سيد وعبد. فجدل السيد والعبد يتحقق من خلال نوعين من الخبرة: خبرة السيد وخبرة العبد، وأن العبد يقوم بتوصيل الشيء الذي أعده للسيد من أجل متعة الأخير الخالصة. لكن لماذا يكون وعي السيد – برغم ذلك – وعياً ذاتياً معيباً؟

هنا يتوقع المرء أن هيجل سيستخدم اعتماد السيد على العبد، هذا الاعتماد Dependency Dependency المعروف جيداً بالنسبة لنا، ليس فقط من خلال شعار الماركسية "الإضراب العام"، لكن أيضاً من خلال جدل إرادة القوة كما طوره نيتشه، وكما تأكد في الخبرة اليومية للعبد، يوجد إذا اعتماد للسيد على العبد، ويكشف ذلك عن زيف الوعي الذاتي للسيد أو بعبارة أخرى الوعي الحقيقي للعبد. وبناء على هذا الاعتماد يصير وعي السيد محدوداً. لكن التحليل الجدلي الهيجلي أكثر دقة من هذا. إنه يسعى لقلب الجدل داخل الوعي الذاتي للسيد و لا يكتفي بالتحديد المفروض على السيادة.

فالمسألة الجوهرية في بحث هيجل فيما يرى جادامر تهدف إلى إبراز أن الوعي الذاتي للسيد ينبع من إدراكه وهذا من شأنه أن يلغي جدل الاعتماد. إن فلسفة هيجل تتعامل مع وعى السيد الذي يبقي سيداً، فقد حقق كل شيء كان يرغب فيه، وخاصة أن الوعي الذاتي الآخر (العبد) قام بإلغاء نفسه باعتباره وجوداً من أجل الذات، وفعل بنفسه ما فعله الوعي الذاتي الأول (السيد) له ، في الحقيقة أن العبد لا يعامل فقط كموضوع، لكن ايضاً يعامل نفسه كموضوع، أي أن يستنفد

نفسه فى الخدمة، وهكذا يتحقق وعيه الذاتي فقط من خلال السيد. ففى كل شيء يفعله العبد مخلصاً لسيده يتجلي السيد فى عقله وليس فى شخصه. إنه متأكد من أن الشيء بمثابة اللاشيء بالنسبة للسيد، وأن السيد هو وجود خالص للذات التى ترى نفسها مؤكدة فى الخدمات التى تؤدى إليها.

وفى مقالة "فكرة المنطق الهيجلى" The Idea of Hegel's Logic يحاول جادامر أن يكشف لنا عن الطاقة الفكرية للغة وذلك من خلال فكرة هيجل عن المنطق الطبيعي للغة، حيث تصل اللغة – عند هيجل – إلى ذروة اكتمالها في المنطق. وينطلق جادامر في بحثه من السؤال عما إذا كانت اللغة عبارة عن منطق فطري ينتظر الاختراق من قبل الفكر والتصور.

وللإجابة على هذا السؤال يشير جادامر إلى التناظر الذى لاحظه هيجل بين المنطق وقواعد النحو، حيث يقارن بين الحياة التى يمنحها النحو "الميت" في الاستخدام الواقعي للغة، والحياة التى يمنحها المنطق عندما يضع المرء مضموناً لشكله الميت من خلال استخدامه في العلوم الوضعية، لكن بقدر ما يكون المنطق والنحو متناظرين بالنسبة لبعضهما في الاستخدام المتعين، فإن المنطق الطبيعي الكامل في القواعد النحوية لكل لغة يتم استنفاده في توظيفه باعتباره صورة مسبقة للمنطق الفلسفي، وإذا كان المنطق في شكله التقليدي هو العلم الشكلي الخالص بحيث يكون هو نفسه في أي استخدام متعين له سواء في العلوم أو في أي مكان المنطق التي طورها هيجل داخل تقليد التحليل المتعالى لكانط ليست شكلية بهذا المعنى.

إننا عندما نتحدث – فيما يرى جادامر شارحاً هيجل – لا تتعلق المسألة باستخدامنا للكلمات، فبرغم أننا "نستخدم الكلمات، فلا يعنى ذلك أننا نتعامل معها كأداة نستخدمها كيفما نشاء، إن الكلمات نفسها تفرض فقط الأساليب التي يمكن أن نضعها فيها للاستخدام، فالمرء عندما يشير إلى "الاستخدام" الصحيح، فإن ذلك لا يعنى أن شيئاً ما يعتمد علينا، لكن بالأحرى نحن الذين نعتمد عليه، حيث لا يسمح لنا بالتعدى عليه، ولقد كان هيجل واعياً بذلك تماماً عندما تحدث عن "المنطق الطبيعي"، فالمفهوم أيضاً ليس أداة لتفكيرنا، لكن بالأحرى يخضع له ويجد التصور

المسبق له في المنطق الطبيعي للغة.

ويدعم جادامر قراءته التأويلية لهيجل بمفاهيم هيدجرية تمكنه من تجاوز ذلك الفصل التقليدي والتعسفي الحادث ما بين الفكر واللغة، والذى يجعل من هذه الأخيرة مجرد حامل أو وسيط للأول. فاللغة والفكر ينبغي رؤيتهما باعتبارهما محكومين بقانون "التناهى الإنساني" ، حيث إن الرؤية بهذه الطريقة تجعلنا نرى أن اللغة ليست مجرد شكل تحويلي لتفكير العقل الذى تم اكتماله عندما أصبح الفكر واضحاً بالنسبة لنفسه – إنها ليست وسيط مؤقت للفكر أو مجرد إطار له. ووظيفتها ليست محددة على الإطلاق بمجرد إيضاح الفكر الذى سبق إنجازه. على العكسس، يحقق الفكر أو لأ وجوده المحدد من خلال صياغته في كلمات. وهكذا تمضى حركة اللغة في اتجاهين: نحو موضوعية الفكر، ثم تعود أيضاً لامتصاص الموضوعية في تدعيم قوة الكلمة.

إن ما يجعل اللغة قادرة على التحدث ليس "الوجود" باعتباره تجريداً مباشراً للتحديد الذاتي للمفهوم، لكن بالأحرى يكون الوصف أفضل إذا ما استخدمنا مصطلحات الوجود التى أشار إليها هيدجر باعتباره "تكشفاً"، ذلك التكشف الذي ينطوى على شيء حاضر وآخر غائب.

وبهذه الطريقة - وعلى أساس من منطق هيجل ووجودية هيدجر - ينجح جادامر في النهاية في تقريب المسافات ما بين اللغة والفكر، حيث تكتفي العبارات التأملية التي تثير الفكر بذاتها كما تفعل الكلمات الشعرية والأعمال الفنية، وتتطلب الأعمال الفنية تفسيراً - بالرغم من أن مضمونها لا يستنفد في أي تفسير محدد - مثلما تتطلب العبارة التأملية إيضاحاً جدلياً.

وفى المقالة الأخيرة "هيجل وهيدجر" Hegel and Heidegger يواصل جادامر العزف على وتر اللغة مستعيناً بأفكار هيدجر مجدداً من اجل تجاوز جدل هيجل المتأسس على الميتافيزيقا اليونانية، وصياغة شكل جديد للجدل يستلاءم مسع عصرنا الحالي الواقع تحت هيمنة التكنولوجيا، وفي هذا الصدد يبين جادامر أنسه بالإشارة إلى الطريقة التي نخبر بها اللغة، فإن هيدجر كان قادراً على تفنيذ دعوى هيجل بأن العلم المنطقي الذي يتجلى داخل مجال التأمل يكون شاملاً ومكتفياً بذاته،

ذلك لأن فكر هيدجر ينعكس على كينونة اللغة في حد ذاتها.

وهكذا بالتعارض مع فلسفة اللوجوس Logos اليونانية، والتي وفقا لها مارس هيجل منهجه في الوعي الذاتي، قدم هيدجر فكراً مضاداً. فنقده للجدل يهدف إلى إيضاح أن الحقيقة "التأملية" الإيجابية، المتعقلة، والمتخذة كحضور، والمتأسس عليها وفقاً لذلك الفهم المطلق يكون هي العقل. هذا الحضور الذي تسم افتراضل ليكون متعيناً، وتم صياغته في بنية العبارة الإسنادية، يتجلى في السلب والتصعيد المتواصل لنفسه، وهذا هو الجدل. أما بالنسبة لهيدجر، الذي لا يتجه إلى الحديث كما يتحقق في شكل العبارة، إنما يتجه إلى زمنية الحضور ذاته الذي يتحدث إلينا، فالقول يكون هنا أكثر من مجرد حقبقة ثابتة بالنسبة لمجمل ما قيل، حيث يبقى مختفياً فيما لا يقال.

ويؤكد جادامر على أن تطور العلم الحديث منذ أيام فيكو Vico وهردر المعام المعرفية الذي وجه هيدجر إليه انتباهنا. فقد ترسخ ذلك فقط بعدما رفعت النظرية المعرفية الجديدة العلم الحديث إلى ذروة اكتماله، حيث وصلت مشكلة اعتمادنا على اللغة إلى رؤية تامة. فالفكر يعتمد على أساس من اللغة بقدر ما لا تكون اللغة مجرد نظام من العلامات الموضوع لفرض التواصل ونقل المعرفة. وحيثما توجد لغة حقيقية، فالشيء المراد تصميمه لا يكون معروفاً مسبقاً بالنسبة لفعل التصميم. بالأحرى، فإن داخل علاقتنا اللغويسة بالعالم التي يتم التعبير عنها تكون هي نفسها مصاغة أو لا من خلل البنيسة التأسيسية لوجودنا في العالم. فالتحدث يظل مرتبطاً باللغة ككل، تلك العملية التأويلية للخطاب الذي يتجاوز في أي لحظة ما تم قوله.

بهذا الاعتبار يرى جادامر أن الحديث يتجاوز دائماً المجال المتأسس لغوياً والذى نجد أنفسنا بداخله، ويضرب على ذلك مثلاً بلقائنا باللغات الأجنبية خاصعة تلك المختلفة تماماً فى أصولها التاريخية والثقافية والتى تقدم لنا خبرة بالعالم كنا نفتقد إليها ومن ثم تفتقر إلى الكلمات المعبرة عنها، لكننا برغم ذلك نتعامل فى هذه الحالة أيضاً مع اللغة، وينتهى جادامر إلى أن ذلك يتضمن أيضاً الخبرة بالعالم التى تستمر بيئتنا فى منحها لنا، مهما كان ذلك يحدث فى عالم مدار بواسطة

التكنولوجيا، ومهما تسربت اللغة داخل الوظيفة التكنولوجية فهى كلغة تبقى على الأشياء الثابتة فى عالمنا المتسارع، تلك الأشياء التى يتم التعبير عنها فى اللغة مراراً وتكراراً – وبالنسبة للغة الفلسفة – طالما أنها تبقى لغة – فستبقى حواراً مع تلك اللغة المتعلقة بعالمنا.

وفي النهاية يمكننا القول إن جادامر عندما قرأ هيجل كان يقرأ نفسه في الحقيقة، ومن ثم فإنه لم يكن يبحث داخل هيجل عن هيجل جديد – كما قد يبدو للوهلة الأولى – بقدر ما كان يبحث عن نفسه خارج نفسه. فإذا كان الوعي الذاتي – إذا استخدمنا مصطلحات هيجل – يجد نفسه من خلال الانعكاس في الآخر، فإن جادامر كان يسعى لتحقيق هذا الوعي من خلال إسقاط فلسفته على الجدل الهيجلسي ثم استعادته مرة أخرى ملصقاً بفكر ومقولات هذا الأخير ليكون اللقاء في النهايسة حميمياً بين الأنا ووعيها بذاتها سواء استخدمنا "الجدل" الهيجلسي أو "الحوار" الجادامري فالنتيجة واحدة: وهي أننا أمام محاولة دؤبة لإثبات الذات دون الغاء الأخر. وعلى ذلك لا يمكننا أن نجزم أيهما كان السيد وأيهما كان العبد، وإنما يمكننا القول أننا إزاء "وعي ذاتي كلي" متمثلاً في "العقل" بمصطلحات هيجل، وأمام يمكننا اللقول أننا إزاء "وعي ذاتي كلي" متمثلاً في "العقل" بمصطلحات جادامر.

#### الهوامسش

- (1) د. إمام عبد الفتاح، تطور الجدل بعد هيجل، المكتبة الهيجلية (الدراسات)، المجلد الثالث، مكتبة مدبولي، القاهرة، 1997م، ص161 وما بعدها.
- (2) د. إمام عبد الفتاح، المنهج الجدلي عند هيجل، المكتبة الهيجليـة (الدراسـات) المجلـد الأول، مكتبة مدبولي، القاهرة 1996م، ص ص 83-84.
- (3) Rebert R. Sullisan: Inioducation to Gadamer, Philosophical Apprenticeships, P. Xiv.
- (4) Rod Coliman, The Language of Hermeneutics: Gadamer and Hiedegger in Dialogue, (State Uni. of New York Press, 1998), P. 26.
- (5) Gadmer on Gadamer, in Gadamer and Hermeneutics, ed. By Hugh J. Silverman (New York and London: Routledge, 1991).
- (6) Robert J.R. Sullinan, op. cit., p. Xii.
- (7) هيجل، تاريخ الفلسفة، إمام عبد الفتاح، المكتبة الهيجلية (المؤلفات) المجلد الثالث، مكتبة مدبولي، ت: د. القاهرة، 1997م، ص140.
- (8) ولتر ستيس، فلسفة هيجل، إمام عبد الفتاح، المكتبة الهيجلية (الدراسات) المجلد الثاني،

- (9) Gadamer, "The truth of The World of Art", in Heidegger's ways, from. by John W. Stanly (State Uni. of New York Press, 1994), P. 108.
- (10) Soel C. Weinsheimer, Gadamer, S Hermeneutics: Reading of Truth and Method, (New Haven: Yale University Press, 1985) P. 99.
  - (11) ولتر ستيس، فلسفة هيجل، مرجع سابق، ص ص474-475.
- (12) Gadame, The Beginning of Hpilosophy, Trans. by Rod Coltman (New York: Continuum, 2000), P. 46.
  - (13) هيجل، تاريخ الفلسفة، مرجع سابق، ص141.
- (14) P. Christopher Smith, Hermeneutics and Human Finitude: Toward a Theory of Ethical Understanding, (New York: Fodham Uni. Press, 1991), P Xix.
- (15) هيجل، موسوعة العلوم الفلسفية، ت: د. إمام عبد الفتاح، المكتبة الهيجلية (المؤلفات)، المجلد الثاني، ص329.
- (16) Joel C. Weinsheimer, Gadamer's Hermeneutics, P. 113.
  - (17) هيجل، موسوعة العلوم الفلسفية، مرجع سابق، ص334.
- (18) joel C. Weinsheimer, op. cit., P. 159.

# هيغل في تأويلية ريكور حول القاتون، المخالفة و العقاب.

ترجمة: عمارة ناصر\*

هذه ترجمة لجزء من كتاب بول ريكور: Editions de L'Herne, Paris, 2005 justice et son échec »; « Editions de L'Herne, Paris, 2005 justice et son échec » الجزء مخصص لقراءة التصور العقلاني الهيغلي لمسألة العقاب في علاقته بالقانون والمخالفة (أي مخالفة القانون) ونقد فكرة الحق المجرد التي يعتبرها ريكور "فضيحة فكرية"، فيبحث في الاختلال العقلاني (الاختراق والتجاوز) الذي يتأسس عليه القانون المعاصر والمنظومة السياسية عموما، والذي أدى إلى تفاقم الجريمة والتفكك الاجتماعي والفقر الروحي للنظام الاجتماعي المعاصر ، وهذا ببناء قاعدة عقاب المجرم على تصور عقلاني مغلق، كثيف قانونيا لكنه فارغ روحيا وظالم واقعيا ، وهنا سيكون فشل العدالة (كممارسة) نتيجة لفشل العقلانية (كتجريد).

وهنا نامس تطعيم تأويلية ريكور بالمضامين التيولوجية لتصحيح التصور العقلاني للعدالة الموروث عن المنطق الديالكتيكي الهيغلي والمنطق الترنسندنالي الكانطي اللذان يعتمدان على منطق البشر في التعادل والتساوي بين العقاب والخطأ أو المخالفة وهو قانون يسميه ريكور ب: "قانون البشر البربري"، والذي يختلف عن منطق الإله الذي هو منطق زيادة ومدخد وفيض surabondance ففي منطق الإله الذي هو منطق زيادة وفيض منطق الزيادة والفيض، عذر، عفو وحياة.. أما السؤال عن إمكانية العيش، اليوم، وفق منطق الزيادة والفيض - يقول ريكور - فإنه يمكننا إعطاؤه علامات محسوسة." (يُراجع في هذا الصدد مقال ريكور: "منطق التعادل ومنطق الفيض، عدم الله المعادل ومنطق الفيض، عدم الله عدم الله المنطق التعادل ومنطق الفيض، المحلوب بفلسفة بول ريكور، عدد 323، مارس - أفريل ، باريس، 2006 ، ص ص 163–169). ويُنظر أيضا مقاله: "هيغل اليوم 'Hegel Aujourd'hui في المجلة نفسها، العدد نفسه.

<sup>(\*)</sup> باحث وأستاذ، جامعة مستغاتم، الجزائر.

يمكننا العودة إلى هيغل، للمساهمة في التأسيس لنظرية عقلانية للحق، فهو يرد العقاب إلى القانون وليس إلى الضحية، (..) فلأن المجرم كائن عقلاني فهو يُعاقب .

لكن ماذا يعنى أن يُعانى كائن عقلاني بطريقة مشروعة ؟ ففي عجز الإجابات العقلانية عن هذا السؤال تُقيم، حسب رأيي، الفضيحة الفكرية للعقاب، حيث تسقط العدالة عن قمة مجدها الكبير.

ليس من غير المتوقع أن نجد لدى هيغل تفسيرا دقيقا لفكرة "حق العقاب". كان بمصطلحات الجزء الأول من كتابه: مبادئ فلسفة الحق ( Principes de la الكن بمصطلحات الجزء الأول من كتابه: مبادئ فلسفة الحق المجرد، فإنه يمكن التعبير عن هذا المستوى الأكثر فقراً روحياً في المسيرة المتصاعدة لتحقيق الحرية وفكرة الحق نفسها المتطابقة مع مسألة تحقيق الحرية.

إن مسألة العقاب تندرج ضمن نظرية العقد حيث الخداع يشكل النفي. فيما يخص العقاب : فإنه مرتبط ديالكتيكيا بالمخالفة حسب علاقة النفي المزدوج ، بنفس الطريقة التي ترتبط بها المخالفة بالقانون الذي يُفرزها ويُحرّض، في بعض جوانبه، عليها\*\*.

إن نظام الحق المجرد نظام مغاق، فهو عقلاني لكنه فقير روحيا. إنها بالتأكيد الخلفية التي تنفك عنها مسألة العقاب. إن مفهوم العقاب كنفي النفي، مفروض فيه إخفاء الصعوبات النظرية والعملية لحجة دورها الوحيد هو تكرار القصاص.

إن الثواب ، حتى نحتفظ باسمه القديم ، ليس مساواة حسابية – يقول هيغل: كقانون للعقل غير ديالكتيكي وفق منطق التماهي . النفي المزدوج يُحيل إلى وظيفة النفي في المقدّمة المشهورة لكتاب فينومينولوجيا الروح( de l'esprit ) . فإعادة تشييد القانون ليست تكراراً له ، ولكنها إنتاج لقانون متكامل بعد صقله على المحك.

<sup>\*\*</sup> حسب الديالكتيك الهيغلي فإنه يمكننا عرض مسألة العقاب بالشكل التالي: القانون (القضية)، مخالفة القانون (نفي القضية)، العقاب (نفي النفي)، النفي المزدوج هو إذن: نفي القضية ونفي النفي .

هل يكون العقاب بطريقة الفرض والإجبار فقط؟

وهذا ما تحاول الفقرات " 89-103 " من "مبادئ فلسفة الحق " الإجابة عنه: "... يجب، أو لا، إعادة إدراج المخالفة كحادثة، كـــ"وجود موضوعي" في مكانها الخاص بها، "الإرادة الخاصة بالمجرم"، فمكان المخالفة هو في قلب هذه الإرادة "(§ 93).

يستنتج [هيغل] أنه نوع من الحق أن تُنشئ إرادة المجرم ، للمجرم نفسه، فكرة العقاب . فمن حقه أن يَرتدُ القانون ضده. (§ 100).

لقد اعتقد هيغل أنه يمكن استعادة الحجة الكلاسيكية ، المنقولة بواسطة كانط ، فيما يتعلق بالتناسب (Proportion) في المقارنة بين سلّم العقوبات وسلّم المخالفات.

بمجرد أن تدخل العقوبة والضرر مجال الواقع فإنه يمكنهما أن يتعادلا ، ولكن خلافا لكانط، فإن التعادل (équivalence)، المُعاد إثباته ديالكتيكيا، لا يُحمَل على "الطريقة الخصوصية" (بمعرفة التقابل الحسابي: العين بالعين.) ولكنه يُحمَل على التطابق حسب القيمة ، والحديث عن القيمة خاص بمجال الحق المجرد بكُليَّته، حيث نتبادل الأشياء المتنافرة.(§ 101). بالنسبة لهيغل فإنه لا توجد عقوبة مُعترف بها إلا إذا اندرجت ضمن " أعمال انتقامية " " Représailles "(§ 102) ، ومنه فنحن لم نغادر ، أساسا، نظام الانتقام والثأر.

لكن هذا الانتقام هو انتقام عادل، لأنه، ومن خلال مضمونه، يُساوي ويُعادل بين قيمة المخالفة والعقوبة، ومن خلال شكله، يضع الإرادة الذاتية تحت سيطرة قانونها الخاص: "حيث يجب أن نعتبر أن العقوبة تتضمن على حقها الخاص وبهذا يتشرقف المجرم بكونه كائن عقلاني (\$ add 100)، وباختصار، فإن مفهوم العقاب ومجاله – معناه ومعياره – يصدر ان عن فعل العقاب نفسه.

وبهذا المنظور، فإن العقاب لا يَفترض أيَّة محكمة، لا يتعلق الأمر هنا بالحق، بمعنى الحق الوضعي، الذي سيندرج في إطار مؤسسات المجتمع المدني و"إدارة العدالة" "(§ 220). وهذا ما يجعلنا لا نندهش عندما نصل إلى فكرة هيغل النهائية حول "العدالة-الانتقام". و"الانتقام، بوصفه فعلا إيجابيا لإرادة خاصة، يصبح ضررا جديدا. وبوصفه هذا التناقض، فهو يستسلم للتطور اللانهائي ويكون وصية

من جيل لآخر بشكل غير محدود " (§ 102).

نحن نعرف الانتقام القديم في التراجيديا اليونانية. هذه هي الكلمة الأخيرة حول العقاب في إطار الحق المجرد. ما يهمنا على الخصوص في هذا الصدد، هو إقرار هيغل بلا تجانس العقاب كمعاناة بالنسبة لمعناه كثواب - "ضرر جديد une lésion nouvelle".

ففضيحة العقاب، في بعض جوانبها، كبيرة ولكنه مُشادٌ بعقلانيته في الوقت نفسه.

والمدهش أن إقرار هيغل واعترافه ليسا بسبب فشله في البرهنة ولكنهما كزهرة جميلة ومسمومة. إذ كان يجب الدفع – إلى أقصى حد – بالحجة الديالكتيكية لنفي النفي، ليُظهر ما يحدده النص بمصطلح " التناقض" كحاصل لهذا الديالكتيك.

يرتد هيغل من خلال هذا التناقض في اتجاه درجة قصوى للحق، الذي يُفهم منذ البداية كتحقيق للحرية.

سنخرج من إطار الحق المجرد لننخرط في مجال الأخلاق الذاتية الموسومة بالطابع الإجباري للوجوب. فهذا التصاعد المدهش للانتقام، بمصطلحات الحجاجية الهيغلية، يضع خطا قاسيا تحت الفقر الروحى للرابطة الاجتماعية على مستوى الحق المجرد.

يجب معرفة أن العقاب يقع بطريقة معقولة بالتأكيد، ولكنه بقيمة ضعيفة للاندماج والتكامل الجماعي.

ألا يُوجِد هذا الاندماج الضعيف، تأييداً غير متوقع لبعض أشكال الإجرام في المجتمع المعاصر؟

أليس بفضل انهيار الرابطة الجماعية القوية، تَعرَّرت القوى المُدمِّرة وأفلتت من الرقابة على المستوى الرمزي؟. بعبارة أخرى، ألا يشهد هذا الإجرام على الإفلاس الروحي للرابطة السياسية نفسها؟

وبتعرية "تجريد الحق" الذي تُدافع عنه نظرية العقاب، ألا يمكننا القول بأنه في هذه الحالة من الفقر الروحي لرابطة المساواة الصارمة، فإن القانون يتضمن على الاختراق الذي يُحرك بدوره ميكانيزم العقاب؟

## هيجل ولاكان

## د. عبدالله عسكر(\*)

لقد أسس الفيلسوف الألماني هيجل صرحاً فلسفياً شامخاً استطاع أن يثري الواقع المعيش ويحرك العقول إلى منهاجية معرفية موضوعية فضلاً عن تلك المثالية التي صبغت تاريخه وواقعه الذي ينشد الوحدة لكيانات فكرية ممزقة،فكان ذلك الفنان الذي يرسم شجرة الوجود من الجذور الأولى للوعي الذاتي ليصل إلى الوعى الكلى والفكرة الشاملة والروح المطلق.

وهو في هذا يعبر عن عقلانية منطقية حتى أنه يصبغ الواقع بمادة عقلية ويصبغ العقل بالواقعية، ويلتمس من تعاليمه المسيحية والفلسفة الكانطية الأصول المعرفية للصياغة الفلسفية الجديدة وكأنه يعيد بناء الثقافة المسيحية بشكل محكم يتيح لها معايشة الواقع ويرد لها روحها ويخرجها من كهنوتها إلى الواقع، وهذه الصياغة العقلانية أدت بفلسفته إلى الشيوع والبقاء لما فيها من إضاءات نفسية واجتماعية وأدبية وقانونية وتاريخية وسياسية لتشكل مذهباً فلسفياً جديداً ألهم الكثيرين من أتباعه ليقرأوه كما أرادوا هم لا كما أراد هيجل نفسه، وأصدق دليل على ذلك هو تلك القراءة الماركسية حين أحال ماركس الهيجيلية إلى المادية التاريخية وقلب الجدل رأساً على عقب زاعماً أن مذهب هيجل في الفلسفة بما هو كذلك قد وصل إلى نهايته. ولعل شيوع الماركسية كفلسفة اجتماعية سياسية مادية تاريخية ثورية هو ماجعل الآخرين يلتفتون إلى الأصول الفلسفية المستمدة من الهيجيلية حتى إذا ما أفلت الماركسية كمشروع سياسي ظلت الهيجيلية كفلسفة أصيلة الهيجيلية حتى إذا ما أفلت الماركسية كمشروع سياسي ظلت الهيجيلية كفلسفة أصيلة تجد من يتبناها مذهباً فكرياً أو منهجاً بحثياً .

ومن هنا تأتي الصلة بين الطبيب والمفكر والمحلل النفسي الفرنسي جاك لاكان (1911-1980) الذي نشأ وسط مايمكن أن نسميه بالتفجر الأوروبي الذي تمتد جذوره للثورة الفرنسية والتفجر المعرفي في شتى صنوف المعرفة الطبيعية والإنسانية حتى وصل الأمر إلى تفجر البارود والمذاهب السياسية في الحربين

<sup>(&#</sup>x27;) أستاذ علم النفس والتحليل النفسى بآداب الزقاريق

الأولى والثانية وكأن أوروبا بمثابة برميل البارود الذي تفجر عن آخره ليقذف بشظاياها في ربوع البحر المتوسط وأمريكا .

وأصيبت فرنسا في ذلك الوقت بالالتهاب الثقافي والازدهار غير المسبوق في شتى صنوف المعرفة حتى أصبحت باريس وبحق عاصمة النور والثقافة الرفيعة وفيها أزدهرت حركات التمرد المعرفي ، ومن بين هؤلاء الذين وجدوا لانفسهم مستقراً باريسياً هو ذلك المفكر الروسي المهاجر الكساندر كوجيف (1902 - 1968) أحد رواد الهيجيلية الجديدة إلتي مهدت لظهور الوجودية والذي سعى إليه جاك لاكان ليتلقى محاضراته مدخل لفاسفة هيجل من خلال عرضه لفينومينولجيا الروح وشروحه الضافية وانتقاداته المنهجية، فلقد تخطي كوجيف مثله مثل كل فلاسفة عصره مستويات النقل والاقتباس وإنما تبنى أسلوب النقض وإعادة البناء، وقد كان لهم في تراث هيجل المادة الثرية التي تشكل شبكة معرفية عنكبوتية يمكن الولوج إليها من أولها أواخرها أو أوسطها، ولذلك ظلت الهيجيلية منبعاً للمقولات الجديدة التي ينسج الآخرين من حبالها رداء فلسفياً جديداً مثل الرداء الفينومينولوجي والرداء الوجودي اللذان ساداً هذا العصر الذي نسج فيه جاك لاكان رداء التحليل النفسي المعرفي الجديد .

وقبل الولوج في نقاط الالتقاء والاختلاف بين هيجل ولاكان ينبغي إقرار بعض الحقائق حول علاقة لاكان بالفلسفة:

فجاك لاكان طبيب أعصاب ماهر تخصص في دراسة البارانويا. وهو المحلل النفسي الفرويدي الذي أجيز بن جانب المحللين النفسيين وأصبح عضواً في الجمعية الفرنسية للتحليل النفسي وعضواً في الجمعية الدولية. وهو في الوقت نفسه تلميذاً لكلوليرامبو الطبيب النفسي الذي قدم مفهوم الآلية العقلية المستطاع تلميذاً لكلوليرامبو التي من خلالها استطاع كليرامبو أن يحدد شكل الذهان بالكيفية التي يدرك بها الشخص هذه العناصر التي تفتقد إلى محتوى مبدأي وهذا ماقاد الطب النفسي الفرنسي إلى التحليل النفسي البنيوي وآلية الدال. (Roudinesco, 1986) فضلاً عن ولع لاكان بالأدب وتوثقت صلاته برواد السيرياليه حيث أصبح صديقاً لأندريه بيرتون وسلفادور دالى وفي وقت لاحق أصبح الطبيب المعالج للفنان

السريالي بيكاسو، ومنذ عام 1930أصبح من المساهمين في الكتابات السريالية. ولقد بدأ ولع جاك لاكان بالفلسفة منذ مراهقته وانشغل بفلسفة الأخلاق عند سبينوزا. وأثناء دراسته للدكتوراه سنة 1933 واظب على حضور أشهر دروس قدمها الفيلسوف الهيجلي الجديد ألكساندر كوجييف والذي كان اسمه الحقيقي كوشيفنوف. ذلك المهاجر الذي درس الفلسفة الهيجيلية في جامعة هايلدبرج بألمانيا بعد عبوره الحدود عبر بولندا ليصبح لاجئاً عند عمه في ألمانيا بعد أن مات والده في الحرب اليابانية الروسية ، والذي حاول إحياء الهيجيلية في فرنسا.

ويحمل تاريخ بزوغ المذهب الهيجلي والفرويدي في فرنسا نفس الخصائص حيث قوبلت بمقاومة فرنسية وشكلت هذه المقاومة عرضاً تم توظيفه لتطور المذهبين . حيث غابت وتلاشت الفلسفة الهيجيلية من العروض الأكاديمية الفرنسية ،منذ سنة 1850 تقريباً، حين أعتبر هيجل كأب روحي للشعب الألماني وسقطت النظريات الألمانية ضحية للتحيز القومي الذي انتشر بعد حرب 1870، وظلت المفاهيم الهيجيلية عاملة في ميدان الأدب والاجتماع والسياسة، وظل هيجل مختفياً ولكن فلسفته احتلت أرضية في فرنسا في شكل التأمل الفلسفي الذي بدأ مع فاليري دي لاسل آدام المتاحد السيمر تعلمه بواسطة السيرياليون وخاصة أندريه بريتون Mallarme حيث Andre Breton واستمر تعلمه بواسطة السيرياليون وخاصة أندريه بريتون Andre Breton حيث واستمى الكوجيفية Kojevism إلى هذه الحركة لإظهار الهيجيلية في السياق الثقافي الفرنسي. (Rudinesco, 1886 p. 135-135)

وبدأ ألكساندر كوجيف في إعادة قراءة هيجل وشرحه بدون بناء فلسفة خاصة به، وليس من قبيل الصدفة أن يكتشف لاكان في خطاب كوجيف المدد الكافي لتفعيل تفسير جديد لأسس الفكر. وتعلم لاكان من هذا المنطلق كيف يستنطق النص الفرويدي ليجعله يقول ما لم يقله حيث منح الفرويدية نظام فلسفي كردة فعل على غياب الذاتية عن الاستخدامات الفرويدية لدى أصحاب نظرية الذات ونظرية الأنا واحتفظ لاكان من كوجيف بفكرتين أساسيتين: الأولى جمال الروح أو الروح الجميلة (Beautiful soul) حيث تسقط الذات اضطرابها الخاص على العالم لكي بسخطها عليه. أما الفكرة الثانية فكانت جدل السيد والعبد، حيث لايرى

كوجيف في جدلية السيد والعبد مجرد تعبير عن بنية الوعي ولكنه الجدل الذي تتمركز فيه كل فينومينولوجيا الروح، ويصل في تأويله إلى القول بأن السيادة تعيش مأزقاً تاريخياً في حين أن العبودية هي حاملة لواء التقدم التاريخي، ويرى أن فلسفة هيجل هي فلسفة للموت، بينما حياة العقل لاتخاف الموت، بل إن القدرة على التضحية بالحياة هي التي تجعل من ذات معينة ذاتاً حرة، وعلى الإنسان أن يمتلك شيئاً آخر أهم من الحياة حتى يتميز عن الحيوان في معركة الاعتراف، وهو مايميز السيد عن العبد ، فالعبد لايرقى إلى مستوى المغامرة بحياته. إن السيد هو وعي خالص أما العبد فما زال سجين بدنه قابعاً في طين ذاته وتراب حياته لذلك فالسيد وحده من يحقق اعتراف الآخرين به ( رشيد أو طيب ، 2002)

ولعل أكثر إيضاحات كوجيف أهمية بالنسبة لحقل التحليل النفسي كانت في مفهوم الرغبة Desire والتي تتحدد في كونها "الحضور في غياب الواقع "الرغبة هي رغبة في الاعتراف ليست الرغبة في موضوع ما ولكن في رغبة أخرى رغبة في الاعتراف في الصراع بين السيد والعبد، هي الرغبة في أن تكون مرغوباً. وهي تستلزم أن يخاطر الفرد بحياته في علاقة تبادلية مزدوجة من أجل شيء يوجد فقط في الخيال، ولهذا فإن الواقع هو اجتماعي لكونه مجموع رغبات الناس في بعضهم البعض والرغبة الإنسانية المتأصلة إنسانياً تختلف عن الرغبة الحيوانية بقوة الحقيقة الذاهبة في أنها لاتتجه إلى موضوع فعلى ولكنها تتجه إلى رغبة أخرى ولهذا حدد كوجيف العلاقة الجنسية بين الرجل والمرأة: الرغبة تكون إنسانية فقط حينما لاتكون الرغبة في جسد الآخر، ولكن في رغبة الآخر، والتاريخ رغبة الراغبين (Rondinesco, 1986 p.140)

ولهذا فالحقيقة أن هيجل في فرنسا، قد اصطبغ بالماركسية والقراءات المتطرفة للفكر الفسلفي، إلا أنه قد ساعد جاك لاكان في شبابه لإعادة قراءة فرويد باسلوب هيجلي.

والواقع أن استيعاب لاكان للجدل الهيجلي جاء استيعابا تحليلياً أكثر منه فلسفياً، بمعنى أن الممارسة الفعلية لدور المحلل النفسي وقراءته لفرويد وتدريبه

التحليلي قد سحبت المقولات الهيجيلية إلى حقل التحليل النفسي وهو الحقل الذي يرى فيها لاكان جدلية الوجود الفردي والجمعى.

فأشكال الديالكتيك في نظرية التحليل النفسي اللاكاني ليس لها محصلة تركيبية أو إبداعية وإنما حاول دائماً أن يبرهن على أن التحليل النفسي هو خبرة ديالكتيكية (Lacan, 1966 p.316)

ويوجد فروق هامة بين الديالكتيك اللاكاني والهيجيلي، فالديالكتيك بالنسبة للاكان ببساطة هو "لايوجد شيء يسمى أطروحة نهائية مثلما يذهب هيجل في مفهوم المعرفة المطلقة، فاللاشعور الذي لايقبل الاختزال يستدعي استحالة أية معرفة مطلقة Subaltion or Aufhebung ولهذا فإن مفهوم الرفع Evan, 1980, p.43) (Lacan, 1975 p.79) (Cited by Evans, 1996) ولهذا وضع لاكان مفهوم النقص لاكان مفهوم النقص لاكان مفهوم النقص لاكان مفهوم النقص (Lacan, 1966, p.837) .

## الذاتية بين هيجل ولاكان:

يتحدد استخدام مفهوم الذات والذاتية Subject et and subjectivity في المفاهيم الهيجيلية وخاصة مايتعلق بالذات البشرية، "فلقد كان هيجل على وعي بالالتباس والغموض في مصطلحات الذات والذاتية والداتية، والمصدر الأساسي للالتباس – في رأيه – هو أن الذات ربما لاتشير إلا إلى الأنا الخاص المنعكس على ذاته، لكنها يمكن أن تشتمل كذلك على الحالات والأنشطة، والحاجات.. الخ التي للأنا. وهذه الحالات للأنشطة.. الخ للأنا تختلف من شخص إلى شخص. وهي من ثم عارضة وذاتية بالمعنى المفهوم لهذه الكلمة. وبهذا المعنى فإن اللوحة الرديئة، والحكم الفاسد، وعزم الإرادة.. الخ قد تكون ذاتية بمعنى أنها لاتعبر إلا عن أراء شخصية خاصة تصاحبها فحسب. والأنا بما هي كذلك، بالمقابل، لاتختلف من شخص إلى شخص وهي بذلك لاهي عرضية ولاهي تعسفية. وتؤدي الذات بهذا المعنى إلى ظهور كلمتي ذاتي وذاتية بالمعنى الذي تكون فيه مغالاة كانط ذاتية حيث نجد أن الذاتية فيها تتضمن مطلب أن المرء ينبغي عليه أن يكون قادراً على أن يصادق فكرياً على مايعرض أمامه من الناحيتين المعرفية والعملية.

...غير أن تعارض الذاتية مع الموضوعية المشابهة لها في الغموض والالتباس هي غريبة عن هيجل (القول هنا لميخائيل أنوود) فهناك في رأيه ثلاث أطوار واسعة ( وليس اثنان ) للذاتية :

- 1- انسحاب الذات إلى نفسها لتصبح "الأنا الخالص" وذلك يتضمن أيضاً الموضوعية (بالمعنى الحسن) نظراً لارتباطها بالتصور (أو الفكرة الشاملة).
- 2- تجلي الذاتي في حالات وأنشطة متنوعة سيكولوجيا (في الآراء والرغبات ...الخ) وفيزيقياً (الأفعال والسلوك والرسم) وذلك يتضمن الموضوعية إلا أن دلك كثيراً مايكون بالمعنى السيئ نظراً لأن الموضوعات لاتعبر عن نفسها إلا في الأهواء الذاتية للذات.
- 3- إصلاح الذات العاقلة لموضوعاتها الخارجية كتجلياتها في، وتصديقها على الدولة العقلانية. وهاهنا تتحدد من جديد، الذاتية والموضوعية (بالمعنى الحسي) (أنوود، 2000 ص 526 527).

ولهذا فنحن أمام ذات إنسانية لاتخرج عن كونها الأنا في كل أحوالها، ولكن ما يهمنا هنا هو الوعي الذاتي Self consciousness وهو تلك المحصلة من مراحل ظهور العقل الذي تضطر فيه الذات إلى الاعتراف بوجود الذوات الأخرى على الرغم من كون هدفها هو أن ترى في نفسها الوجود المستقل الوحيد وأن تدمر أي استقلال يزاحمها، والذات الأخرى لكونها ذات، تزعم لنفسها استقلالا مماثلاً للذات الأولى وبالتالي تحاول كل منها أن تدمر الأخرى حتى تحتفظ لنفسها بالشعور بأنها الحقيقة الواقعية كلها. ويؤدي ذلك إلى صراع بين الحياة والموت، وسرعان مايتضح أنه إذا مادمرت إحدى الذوات الأخرى بالموت فسوف تلغى موضوعها الخاص وتؤدي إلى تناقض جديد "لأن الوعي الذاتي هو وعي ذاتي لسبب واحد هو أنه حين يتأمل الذات الأخرى فإنه يتأمل نفسه، ومن هنا فإن تدمير الذات الأخرى سوف يكون تدميراً لذاته في الآخر، وهو حين يفعل ذلك فإن الوعي الذاتي يحطم نفسه ويناقض بذلك، بل ويحبط مسعاه الخاص في أن يكون الوعي الذاتي الوحيد. (ستيس 1989 ص 24).

وإذا ماعدنا إلى التراث اللاكاني سنجد أن مفهوم الوعى الذاتي متجذر في المرحلة الفينومينولوجية حيث طرح جاك لاكان مرحلة المرأة باعتبارها مشكلة لوظيفة الأنا عام 1949، فالأمر لدى لاكان يشير إلى مرحلة أعمق في فهم تطور الحس المباشر التي أشار لها هيجل حينما عرض لتميز الأنا عن الكيان البدني للطفل، حينما يحس الطفل في تطوره أن الألم الناتج عن الجوع هو بمثابة آخر، فأنا ليست هي الألم أو الجوع، وهذا الأمر قد تناوله لاكان بصورة أخرى، حيث يرى أن الكيان البشري المتمثل في بدن الرضيع يشكل ما أسماه الواقع الذي ينطوي على التمزق والتشطر وتسيطر عليه أخاييل الافتراس، وماتلبث هذه الصورة الممزقة للأنا أن تهلوس كيان متكامل على الشاشة العقلية، ولكن هذه الوحدة أو الكلية بمثابة حالة عابرة ماتلبث أن تطاردها أحوال التمزق أو استعادة الواقع حيث لاتستطيع المرآة الخيالية أن تمنح الأنا وحدتها، ومع تطور الإدراك الحسى تتشأ الأنا خارج الكيان البشري متشكلة في وجه الأم بوصفه مرآه وتبدو مؤشرات التوحد الخيالي بهذا الوجه الذي يؤسس وحدة داخل عقل الطفل، ومع غياب هذا الوجه تطارد الطفل أوهام التمزق من جديد ثم مايلبث أن يدخل الطفل إلى المرآة الحقيقية حيث تكون أول خبرة يعيشها الطفل لرؤية صورته في المرآة هو خبرة غريبة تنطوي على عدوانية تجاه هذه الصورة حتى إذا ماتوسطت الأم بين الأنا وصورتها المرآوية تعرف عليها وأدرك شقاء الوعى الإنساني الذي قال به هيجل وطرحه لاكان على نحو إبداعي ، فالأنا هي مجرد أخلاط من التوحدات الخيالية المرتبكة، فأين الأنا هل هي في الانعكاس الخيالي الهلوسي الأولى أم هي في الخارج، في وجه الأم والآخرين أم هي الصورة المرآوية أو الشمسية؟ هل هي كافية لتحقيق الوعى والهوية؟

هذه الأسئلة هي مايجيب عنها لاكان في مرحلته نحو فهم الذاتية حين يقرر موضع الذاتية الحقيقية، هذه الذاتية التي تتشكل في اللغة، فاللغة هي المعطى الأولى الذاتية الذي يمنح الذات قدراً من هويتها وتظل الذاتية رهن للغة والثقافة، فما تكتشفه خبرة التحليل النفسي هو بنية اللغة بكاملها" (Lacan, 1966, p.495)

وعليه فاللاشعور مبنى كلغة 'وقانون الإنسان هو قانون اللغة' (Lacan, 1966)

ولهذا فإن انتقال الأنا من النظام الخيالي أو مايمكن أن نطلق عليه النظام النفسي في علاقتها المباشرة بمكوناتها الداخلية وأيضاً بعلاقاتها بالعالم المرأي المحسوس الذي لا يشكل أية هوية حقيقية وإنما هي هوية خيالية موهومة يحكمها مستوى الحاجة وطلب الآخر كصورة يستعيد من خلالها هويته، هذا الانتقال من نظام أقرب إلى الطبيعة إلى نظام الثقافة هو ما يؤسسه النظام الاجتماعي الذي يصاغ في أو امر لغوية أو هو الكلام المؤسس للذاتية، هو مايفتح الطريق أمام ولوجوج الأنا في عالم الكلام، هذا الكلام بوصفه الأمر التنفيذي للغة هو اللعبة الثانية بعد لعبة الحضور والغياب الخيالية الصورية المرآوية التي تؤسس الأنا كمدلول خيالي يختفي في كل أشكال الصور التي يتوحد بها ، وبواسطة هذا الدال الخيالي يتكون يختفي في كل أشكال الصور التي يتوحد بها ، وبواسطة هذا الدال الخيالي يتكون للدال الرمزي ، والنظام الرمزي هو النظام الذي يخلق وجوداً في الواقع دون أن يخلق الواقع وهو مجال النظام والقانون وشبكة العلاقات الإنسانية المتمثلة في شبكة التواصل اللغوى. (Lacan, 1977)

وتدرك الأنا الحرمان الرئيسي من هويتها الحسية الخيالية (حضن الأم) من خلال الخطاب الموجه من الأب: لاتلتصق بأمك.. والتي تعني على المستوى الرمزي، محرم عليك أن تضاجع أمك .. انصرف عن ثدي الأم . ويكون الوجه الثاني للخطاب موجها إلى الأم في صيغة : لاتستحوذي على طفلنا .. فإنه من الممنوع عليك إعادة وليدك إلى رحمك أو احتوائه (Lemaire, 1977)

ومع هذه الأوامر اللغوية تهتز صورة الأم كآخر أكبر ، وماعلى الطفل إلا التوحد بالأب حيث يكتسب نمو ما أسماه لاكان اسم الأب أو دال الاستعارة الأبوية وتنصيب الأب مكان الآخر حيث تبدأ فعالية النظام الرمزي والذي يعطي أسس القانون الرمزي للأسرة (Evans, 1966).

وبهذا لم يعد اللاشعور تكويناً غريزياً أو بدائياً وليس سلوكاً غامضاً ، ولامعرفة أخرى تعرف نفسها .. ولكنه فجوة أو ثغرة Lacuna وتمزق والذي يمكن وصفه كعوز أو نقص أكيد (Sullivan, 1986)

فالرغبة الإنسانية على هذا النحو هي رغبة في رغبة آخر، ولكنها النقص بامتياز حيث يعرفها لاكان بأنها مجاز النقص في الكينونة، وتتشكل عند الحد الذي

يصبح فيه الطلب منفصلاً عن الحاجة (Lacan, 1977) فالانسلاخ عن صدر الأم هو ثمن الدخول في الحياة، وتظل رغبة الإنسان هي رغبة الآخر الذي يفرض علينا رغبته، فأنا أتكلم لأن الآخر هو الذي علمني الكلام ومنحنى الاسم، آخر كبير يتجاوز قدرة كل الآخرين المحيطين بي، له صفة الوجود الدائم والخلود تفترضه اللغة وتحمله في أشكال حروفها وطريقة تلفيظها ليطبع وجوده في الصفحة العقلية للإنسان بالقوة ويناهض كل القوى البيولوجية التي تخضع له عبر صراع طويل، ويقاسمها طعامها (أي يأخذ من طاقتها التي تعمل بها) فاللذة التي كان يحصل عليها الطفل من مجرد امتصاص اللبن، تتحول إلى لذة الدال وشهوة الكلام التي تدفع الإنسان دفعاً لآخر يتحدث معه كي يتعرف على ذاته أو يلتمس بعض هويته.

ولقد صك لاكان مفهوم الفالوس (القضيب) الذي يشكل رغبة الأم بوصفه ينقصها، هذا الفالوس بكل تشكلاته القانونية هو دال الاستعارة الأبوية، وهو الدال النهائي لرغبة اللاشعور، والرغبة الأخيرة التي يتضمنها هذا الدال هي العودة إلى ثدي الأم بطريقة التماثل مع الفالوس. وكل طلب مجازي وانتقال مدعوم برغبة اللاشعور الرئيسية هذه التي ارتهنت تدريجياً في سلسلة الدوال المبتعدة شيئاً فشيئاً عن الدال الأصلى (ماري زيادة، 1983 ص 67)

والخلاصة مما سبق أن جاك لاكان انطلق من أرضية جدلية لإعادة بناء التراث الفرويدي في التحليل النفسي، هذه الأرضية هي التي أتاحت لجاك لاكان أن يصيغ مفاهيمه الجديدة من رحم الفلسفة الهيجيلية والجدلية القديمة، وبهذا المشروع يكون لاكان شأنه شأن الظاهرة النفسية بجدليتها التاريخية حسب قانون النفي، فلاكان ينفي هيجل وفرويد وحتى فردينان دي سوسير ليؤكدهما على نحو جدلي إذ يظل الغياب الهيجلي والفرويدي حضوراً في قلب الجدل اللاكاني، فلقد حاول جاك لاكان أن يؤسس لنفسه بيتاً جديداً في منظومة العلوم الإنسانية وفي سبيله لذلك هدم بوصفه دال العقل الإنساني وهو الموضوع المحبب للرغبة الإنسانية التي تجد فيه ضالتها، فالحكايات على الرغم من أنها مجرد حكايات إلا أنها ترد على الذات بعضاً مما فقدته بشكل نهائي حين ينظر إليها الإنسان أو يتناولها كحقيقة، فنحن ما

افترضته اللغة وما الحقيقة الإنسانية إلا أننا لسنا شيئاً، مجرد كيانات افترضتها اللغة ولن نكون إلا إذا التمسنا وجودنا لدى تلك اللغة التي تشكل الميئة الكبرى لننسج أكفاننا اللغوية دون أن نتلقى العزاء، فما من سبيل للموت طالما كنا أحرفاً مضيئة في النظام اللغوي الإنساني.

ولهذا فإن اللكانية في طريقها لتأسيس مشروعها مروراً بالهيجيلية والفرويدية والانثروبولوجيا البنيوية وعلم اللغة البنيوي السوسيرى قد ارتنت ثوباً لغوياً جديداً يضاف إلى كل هذه الأثواب المتراكمة في كواليس مسرح الوجود الإنساني، فهي بحق فلسفة وجود، وجود لامتناهي ولم تستطع أن تحقق هذه الميزة إلا عبر كل تلك الميتات الخالدة التي بدأت بفلسفات الموت والتناقض كي تصل إلى معالم السيادة والدلالة لتتحقق فلسفة الوجود، فلسفة الحياة، ولاسبيل للحياة إلا بموت الموت.

# قراءة هيجل بين التمرد على الدين والثورة على الواقع

حسن حماد (\*)

#### سر هيجل:

يعتبر هيجل من الفلاسفة القلائل الذين لا يمكن قراءتهم بطريقة أحادية ، فالنص الهيجلى يحتمل عدة قراءات ولديه قابلية لا محدودة للتأويل والتنوع والفهم وتعددية الرؤية ولهذا اختلفت الآراء حول هذا الفيلسوف الغامض، فهناك من يصفه بأنه بروميثى المنزع، وهناك من يصفه بأنه فاشستى الاتجاه، وهناك من يصفى عليه مسوحاً لاهوية وصوفية ، وهناك من يصف فلسفته بأنها "أكبر كوميديا إلهية فلسفية".

وقال عنه شوبنهور (وغيره من الخصوم) إنه لم يزد يوماً عن كونه مجرد "حمار ميت". وقال عنه ألبير كامى أنه المفكر الذى "عقل اللامعقول". ورأى فيه البعض أعظم فيلسوف مثالى فى العصر الحديث، بينما ذهب آخرون إلى أن القضاء على المطلق تحقق على يديه. وأكد الكثير من الماركسيين أنه كان صاحب أكبر منهج ثورى فى تاريخ الفكر البشرى. فى حين رأى بعض المؤرخين إنه لمم يكن سوى داعية للرجعية وللحفاظ على الأوضاع القائمة.

وقال البعض إن فلسفته قد كانت هى الأصل الذى صدرت عنه شتى النزعات المادية والإلحادية المحدثة ، بينما أعلن البعض الآخر إنه لم يكن سوى مفكر بورجوازى بروتستانتى فى ثياب فلسفية .

وقال عنه بعض المفكرين إنه أعظم مفكر ظهر في القرنين التاسع عسشر والعشرين. بينما حاول آخرون أن ينتقصوا من قيمته فقالوا إن كل مذهبه لم يكن أكثر من مجرد "عربدة فكرية" سرعان ما أطاح بها تقدم الفكر العلمي في القرن العشرين. وقد عمد الكثيرون إلى تبسيط فلسفة هيجل فجعلوا منها مجرد نزعة مثالية موضوعية لا تختلف عن مثالية كانط إلا في استبعادها لفكرة "السشئ في

<sup>(\*)</sup> أستاذ الفلسفة وعميد كلية الآداب جامعة الزقازيق.

ذاته"، في حين أن الكثير من عبارات هيجل (كما لاحظ فندلي) تكاد تنطوى على ضرب من ضروب "الواقعية المادية". وثمة آخرون أرادوا أن يجعلوا منه مجرد فيلسوف مؤله على الطريقة المسيحية الكلاسيكية ، في حين أن بعض عبارات هيجل تكاد تحيل الله وأفعاله وشتى مظاهر نشاطه إلى منطق عقلى خالص، فيضلأ عن أن هيجل نفسه كثيراً ما كان يتحدث عن "موت الإله" بعبارات قاسية لا تمت إلى العقيدة المسيحية بأدنى صلة . وهناك باحثون آخرون قد ذهبوا إلى أن هيجل أكبر داعية من دعاة النزعة الإطلاقية اللازمانية القائلة بالتعالى أو المفارقة (على طريقة برادلي) في حين أن هيجل - في حقيقة الأمر - لم يتردد في القول بأن "المطلق" لن يكون شيئاً، إن لم يكن تاريخياً ، واقعياً ، معاصراً ، واعياً بذاته من خلال الإنسان نفسه . كما إنه ذهب إلى أن أعلى صورة من صور الروح المطلق إنما هي الفلسفة.

وهكذا اختلفت الآراء حول هيجل إلى حد التناقض، وهذا وإن دل فإنما يدل على الثراء الفكرى الذى اتسمت به فلسفة هيجل وحسب هذا الفيلسسوف أن كافسة الإتجاهات المعاصرة التى نعرفها الآن كالماركسية والوجودية والبرجمانية والوضعية والواقعية وغيرها من التيارات الفلسفية قد خرجت من تحت عباءة هيجل.

على أية حال سوف يرتكز تحليلنا في هذه المقالة على مسألتين:

الأولى: موقف الجناح اليسارى الهيجلى من فلسفة هيجل، خاصسة موقف دافيد شتراوس، وإدجار وبرونو باور، وفيورباخ وغيرهم.

الثانية: القراءة النقدية التى قدمها لنا ماركيوز عند فلسفة هيجل فى العديد من مؤلفاته، خاصة: العقل والثورة، والسلب، ونظرية الوجود عند هيجال، و"الإنسان ذو البعد الواحد". وتعتبر قراءة ماركيوز لهيجل امتداداً طبيعياً للقراءات السابقة التى قام بها أعضاء الجناح اليسارى من تلاميذ هيجل.

## أولاً: اليسار الهيجلي: البحث عن الإنسان المؤله:

لقد كانت فلسفة هيجل بالنسبة للشباب الهيجلى كما يقول جارودى: "وعداً بإنجاز الحلم الفاوستى عن معرفة إلهية . فمن طريق العلم المطلق تصبح أنا الإنسان المتناهية معادلة للقدرة اللامتناهية لإله من الآلهة .. فهيجل فى نقده الدينى لا يرى فى المسيح إلها تأنسن بقدر ما يرى فيه إنسانا تآله . وما الدين فى نظره إلا الإنسان المرتفع من الحياة المتناهية إلى الحياة اللامتناهية ، إن هذا الطموح البروميثيوسى يميز المذهب الإنسانى الهيجلى، فلسفة الثقة بالذات والكبرياء . فما الأخلاق إلا تأله الإنسان. وما العلم إلا الفعل الذى يلاقى به الإنسان نفسه فى كل الشفافية للعقل".

لقد عثر الجناح اليسارى من تلاميذ هيجل على ضالته المنشودة فى فلسفة هيجل، فقد وجدوا لديه إنجيل تأليه الإنسان، وتمجيد رغبتهم الفاوستية فى أن يصبح الإنسان إلهاً. ولقد كتب إنجلر، رفيق ماركس فى أحد مقالاته: "كسان السسؤال المطروح: من الله ؟ وكان جواب الفلسفة الألمانية: أنه الإنسان".

بعبارة أخرى بدأت مدرسة اليسار الهيجلي تطوير الاتجاهات النقدية والثورية في فلسفة هيجل عبر تفسيرها التاريخي للدين، وقد ظهر الصراع الفكرى بين أصحاب الجناح اليساري الهيجلي وبين الرجعية الدينية والسياسية عندما اعتلت الصوفية الدينية الرجعة الاقطاعية العرش مع فريدريك وليم الرابع في عام .1840 ومنذ هذه اللحظة أصبح النضال أمراً حتمياً، وهو نضال جرى بواسطة الأسلحة الفلسفية ، لكنه لم يكن نضالاً من أجل أهداف فلسفية مجردة ، بل أصبحت رحاه تدور حول تحطيم الديانة التقليدية ، والدولة القائمة في ذلك الوقت. وبرغم أن الأغراض العملية ظلت مستترة تحت الغطاء الفلسفي، إلا أن مدرسة اليسار الهيجلي في كتابتها عام 1842 في مجلة "الراين" بدت أقرب إلى أن تكون الفلسفة التي تمثل البورجوازية الطامحة ، ولم يكن الستار الفلسفي سدوى أداة أريد بها تضليل الرقابة وخداعها، ووسيلة للإفلات من القمع.

وإذا كان النضال الرئيسي في تلك الفترة قد توجه إلى السدين ، فإنه في الواقع كان نضالاً سياسياً بطريقة غير مباشرة ، وقد بدأ دافيد شمتر اوس المعركمة

بكتابه "حياة بسوع" عام ،1835 والذى شرح فيه نظريته عن الأقاصيص الدينية الواردة فى الإنجيل باعتبارها أساطير قد صيغت بطريقة لا شعورية ، ثم جاء برونو باور ليثبت أن القصص الأنجيلى من اختراع مؤلفيه وإنه تم بطريقة واعية.

وقد كان لكتاب "حياة يسوع" بشكل خاص أصداء عميقة تجاوزت من بعيد النيات الأولى لمؤلفه، فبفصله الفلسفة عن الدين قاد الهيجليين اليساريين إلى الإلحاد. كما قادهم بفصله المنطق عن التاريخ إلى عدم قصر مهمة الجدل على فهم ما هو كائن كما كان يريد هيجل، وأصبح الجدل منذ الآن حركة تتجه إلى المستقبل ولا تقف عند حدود الحاضر فقط.

وفى عام 1841 ظهر كتاب "جوهر المسيحية" لفيورباخ وهو يعد أكبر حدث فلسفى منذ وفاة هيجل. وبرغم أن فيورباخ يعد من أهم تلاميذ هيجل (بالإضافة إلى كارل ماركس) ، إلا أن مشروع فيورباخ الفلسفى قد تأسس انطلاقاً من الثورة ضد هيجل، ولكن يبدو أنه قام بهذه الثورة مستخدماً أسلحة وأدوات هيجل، أعنى الجدل والاغتراب.

وفيورباخ كما قال عنه ماركس فى مخطوطاته: "... هو الوحيد الذى اتخذ موقفاً نقدياً أصيلاً تجاه الجدل الهيجلى، والذى قدم اكتشافات حقيقية فى هذا المجال، إنه فى الواقع المحطم الحقيقى للفلسفة التقليدية".

وتتأسس رؤية فيورباخ الفلسفية من خلال نقده للدين، ففي مؤلفسه "جسوهر المسيحية" يحلل الدين من خلال وجهة نظر أنثر وبولوجية ، ويبين أن السدين هو نتاج الإنسان وخاصة ذلك الإنسان البدائي الذي دفعه الخوف من مواجهة الأخطسار الطبيعية التي تحيط به إلى خلق قوة وهمية تفوق الطبيعة وتتجاوزها، ثم منح هذه القوة الخرافية صفات الكمال ومن هنا نشأت فكرة الألوهية ، بوصفها الماهية المغتربة للإنسان. فالإنسان يخلق هذا الكائن الأسمى على صورته ويمنحه كل صفات الكمال والقوة ، ثم يعود بعد ذلك إلى إذلال نفسه أمام ماهيته التي أحالها إلى موضوع. أو كما يقول فيورباخ في "جوهر المسيحية" : "إن الدين أو على الأقل الديانة المسيحية هي علاقة الإنسان بنفسه .. ولكنها علاقة يستم إدراكها كطبيعة مستقلة عن ذاته . والكائن المقدس ليس شيئاً آخر سوى الوجود الإنساني أو

بالأحرى الطبيعة الإنسانية بعد أن تمت تنقيتها وتحريرها من محدودية الإنسسان الفردى وجعلها موضوعية .. ومن ثم فإن كل الصفات التي ننسبها للطبيعة المقدسة هي صفات الكائن الإنساني".

وفى الاغتراب الدينى يبدو الوجود النوعى للإنسان، وكأنه وجود مستقل ومتعال على الواقع الإنسانى . بعبارة أخرى أن الموقف الدينى عند فيورباخ هو موقف اغتراب يجعل من الله موضوعاً مستقلاً عن الإنسان متجسداً فى وثن نفسى مفارق فى الخارج. "إن الدين هو حلم ، فيه تبدو تصوراتنا ومشاعرنا وكأنها وجود مستقل، كائنات خارج ذاتنا، فالعقل الدينى لا يميز بين الذاتى وبين الموضوعى". ويبرهن فيورباخ على صدق نظريته فى الاغتراب الدينى من خلال تحليل بنيسة العقل الإنسانى ذاته ، وفى هذا الصدد يسشير فيورباخ إلى أن فكر الإنسان وموضوعاته تنتمى إلى العالم.. إلى الأرض، ولذلك فإن أى فكرة نكونها عسن الله ستكون ذات طابع إنسانى وأرضى أيضاً.

إن المهمة التي سعى إليها فيورباخ هي الكشف عن الوهم المعرفي للأفكار اللهوتية وتجاوز المسافة التي تفصل الدنيوى عن المقدس، وإرجاع ما هو سماوى ومقدس إلى الأرض، وفي سبيل تحقيق هذه المهمة جعل هدفه الكشف عن الأساس الأنثروبولوجي للدين. واعتقد إنه فعل ذلك بحدس عقلاني بسيط مؤداه: إظهار أن فكرة الإله هي في الوقت نفسه فكرة الإنسان عن ذاته المغتربة ، وأن "سر اللاهوت ليس سوى أنثروبولوجيا، ومعرفة الله ليست سوى معرفة بالإنسان".

وقد أفضي هذا التحليل النقدى للدين بفيورباخ إلى نقده للفلسفة المثالية ، وبخاصة مثالية هيجل، فحاول أن يبرهن على أن مثالية هيجل ليسست إلا السدين مقدماً في صورة أفكار، ومن ثم يجب إدانتها كحالة من حالات الاغتراب الإنساني.

إن الفلسفة الهيجلية - في رأى فيورباخ - شأنها شأن اللاهوت قد نقلت ماهية الإنسان والطبيعة إلى الفكرة التي تحل محل الله. ومن هنا يعارض فيورباخ نفى النفى الهيجلى باعتباره الإيجابى المطلق، بالإيجابى القائم على ذاته (أو الإنسان والطبيعة) ، وفي هذا الصدد يرى فيورباخ أن هيجل قد بدأ أو لا من الجوهر المغترب ، من اللامتناهي، من التجريد المطلق الثابت، أو بعبارة أخرى من الدين

واللاهوت، ثم هو يلغى ثانية اللامتناهى كى يؤسس الواقعى الحسى الحقيقى، المتناهى، ويعود ثالثاً فيلغى مرة أخرى الإيجابى ليعيد المجرد اللامتناهى (أى يسترد الدين واللاهوت مرة أخرى). وهكذا فأن النفى ليس مطابقاً للماهية الحقيقية بل هو بالأحرى مطابقاً للماهية الزائفة، أو الماهية المغتربة عن ذاتها.

وفى مقابل هيجل يرى فيورباخ أن نقطة الإنطلاق لا يجب أن تكون الفكرة بل الواقع الحسى العينى أى الإنسان والطبيعة، فالإنسان هو وحده الوجود الحقيقى وليس العقل المجرد، فالإنسان هو مقياس العقل، والمطلق بالنسبة إليه ليس سوى طبيعته الخاصة وقد اغتربت عنه، أما الطبيعة فهى الحقيقة التى توجد مستقلة عن كل فلسفة ، وهى الأساس الذى نشأت عليه الكائنات البشرية جميعاً، بل إنسا لا نزيد عن كوننا ثمرة من ثمار الطبيعة. كذلك يرى فيورباخ أن العالم الذى ندرك عن طريق حواسنا هو العالم الذى ننتمى إليه حقاً، أما عالم الفكر المطلق والمقولات المنطقية فليس إلا أوهاماً، لأن أفكارنا ومشاعرنا نتاج المادة، وهما ينتميان لعضو من أعضاء الجسد هو المخ، ومن ثم فليست المادة وليدة العقل، بل

وهكذا فإن فيورباخ قد قام بقلب النظام الهيجلي بلا هواده، واتجه إلى الشك في الأيديولوجية الهيجلية كلها فرفض مع رفضه للدين كل إيمان بما هو فائق على الطبيعة أو ما هو ميتافيزيقي وأحل محل المثالية الهيجلية وضعية مادية حاولت أن ترد كل شئ إلى الإنسان والطبيعة . وقد كان هدف فيورباخ من وراء مشروعه الأنثروبولوجي الفلسفي هو تحرير الإنسان من الدين الذي يسلبه طبيعته الجوهرية عندما يقوده إلى إسقاط صفاته الإنسانية في مجال الألوهية المثالي. وكسى تعود للإنسان ماهيته الحقة ، فإن عليه أن يتخلص من الوهم الديني، وأن يسرد عالم الماوراء إلى عالمه الواقعي، وأن يستعيد صفاته التي اغتربت عنه فسى الدات الإلهية إلى عالم الإنسانية ، وبذلك يمكن للإنسان أن يدخل بحرية فسى الحياة الإحتماعية للبشر فيحل حبه للإنسانية محل محبته للرب.

و هكذا أحال الهيجليون الشبان المذهب الهيجلى من المجرد إلى العينى الحسى، ومن ملكوت الأفكار إلى العالم الأرضى الإنساني، ومن المصالحة والمهادنة إلى الرفض والتمرد، أو كما يقول جارودى:

"إن المذهب الهيجلى لن يعود من الآن فصاعداً فى نظر الهيجليين الشباب حــلاً، وإنما سيمسى برنامجاً – وهنا يكمن أول انعطاف كبير فيى الفلسفة بعد هيجل – وسيصبح شعارهم يومذاك : تحقيق الفلسفة . إن الفلسفة لن تعود، كما كان شــانها لــدى هيجل، انسجاماً وتتاغماً مع الذات، وتصالحاً مع العالم، وإنما ستمسى تمرداً على العالم".

# ثانياً: ماركيوز وهيجل:

يذكر ماركيوز في مستهل تقديمه لكتاب "العقل والثورة" أنه كان يهدف من وراء تأليف هذا الكتاب إلى "إحياء ملكة عقلية يخشى عليها من خطر المنابئ".

ومن هذا النص نستطيع أن نستشعر أن ماركيوز وإن كان قد اهتم بهيجل اهتماماً خاصاً إلا أنه لم يكن اهتماماً من أجل هيجل كفيلسوف، ولكن من أجل هيذا الطابع السالب أو النافى الذى تميز به فكر هيجل الجدلى، والذى ارتضاه ماركيوز منهجاً لفكره الفلسفى والاجتماعى معاً. ولأن السلب الماركيوزى يتجاوز حدود الفكر ليصل إلى قلب الواقع السياسى، لذلك ليس غريباً ألا يكتفى ماركيوز بإبراز القوة السالبة فى الفكر الهيجلى فحسب، بل حاول أن يبرز الجوانب الثورية في فلسفة هيجل بشكل عام. وكى يتحقق هذا الهدف كان على ماركيوز أن يعبر الحدود الفاصلة بين هيجل وماركس، أو بعبارة أدق حاول أن ينتقى البذور الماركسية الكامنة فى الفكر الهيجلى.

و لا شك فى أن المحاولة لم تكن سهلة بالنسبة لماركيوز، فها مخاطرة فكرية بكل ما تحمل هذه الكلمة من معنى، وكأى مخاطرة فهى تحمل جوانب إخفاق ونجاح. ولكن مهما يكن الأمر فإن محاولة ماركيوز فى "العقل والشورة" للبرهنة على ثورية هيجل هى محاولة جديرة بالاعتبار غنية بالابتكار. وعندما أراد ماركيوز أن يقدم لنا هيجل فى ثياب الماركسية كان عليه أن يحقق ما يأتى:

ابراز المقولات ذات الطابع الماركسى عند هيجل: كالعمل المغترب،
 والتشيؤ، وجدل العبد والسيد، والتناقض الطبقى.

2- الكشف عن ثورية المنطق الهيجلي.

3- دفع تهمة الفاشية عن هيجل.

### (1) المقولات الماركسية في فلسفة هيجل:

فى مقدمة المقولات التى يعتقد ماركيوز أن هيجل قد سبق بها ماركس مقولة العمل وبالتحديد "العمل المغترب". وفى هذا الصدد يشير ماركيوز إلى أن هيجل فى تحلبله لمفهوم العمل فى المجتمع الحديث قد ركز على مسألتين:

1- خضوع الفرد التام للعمل المجرد.

2- الطابع الأعمى والفوضوى للمجتمع الذى تسوده علاقات التبادل.

فالعمل المجرد يفشل فى أن ينمى ملكات الفرد الحقيقية ، ذلك لأن الميكنة ، أو الوسيلة التى كان ينبغى أن تحرر الإنسان من عناء العمل تجعله عبداً للعمل، أو كما يقول هيجل فى فلسفة الواقع: "كلما أصبح العمل أكثر "ميكنــة" قلـت قيمتـه، وازداد بالضرورة عناء الفرد".

إن قيمة العمل تنقص بالدرجة نفسها التي تزداد بها إنتاجية العمل، حيث تصبح ملكات الفرد محدودة إلى أقصى حد، وينحط وعى العامل إلى أدنى الدرجات، فالعمل المغترب بدلاً من أن يحقق ذات الفرد يؤدى إلى سلب وضياع هذه الذات.

وهكذا فإن العلاقة بين حاجات الفرد وعمله، وبين حاجات الكل وعملهسم تتخذ صورة اعتماد متبادل أعمى يصعب التكهن بنتائجه، وحياة تتجه إلى ما هدو ميت، هذا النظام في رأى هيجل أقرب ما يكون إلى حيوان مفترس جامح ينبغي كبحه والسيطرة عليه.

ويرى ماركبوز أن هيجل لم يقف عند حد تحليل العمل المغترب في المجتمع السلعى، بل إنه قد تتبه أيضاً إلى ظاهرة التشيؤ. ويرصد ماركبوز موقف هيجل من التشيؤ من خلال نقطتين: الأولى نقد هيجل للموقف الطبيعي والتفكير

العلمى التقليدى، بوصفهما ينظران إلى العالم على أنه مجموع كلى من الأشياء التى توجد بذاتها مستقلة عن الذات العارفة.

أما النقطة الثانية: فتظهر في تحليل هيجل للمجتمع الحديث، حيث يسشير الى العملية التي بمقتضاها يتم تحويل العلاقات بين الناس إلى علاقات بين أشياء: فالشخص تطغى عليه الملكية الخاصة، ولا يصبح شخصاً إلا بفضل هذه الملكية والأفعال الإنسانية المختلفة في مجالات العلم والفن والاختراعات وحتسى الأمور الدينية (كالمواعظ والصلوات والقداسات) كلها أمور يمكن أن تصبح موضوعات خاضعة لعملية البيع والشراء.

وينتهى ماركيوز إلى أن هيجل "يقترب من الفكرة الماركسية فــى العمــل الكلى المجرد..." وهذا يؤكد - فى نظر ماركيوز - أن أفكار هيجل الأنطولوجيــة كانت مشبعة بمضمون اجتماعى يعبر عن نظام محدد للمجتمع.

والمقولة الثانية التى ركز علبها ماركيوز هى مقولة "العبد والسيد"، وهمى مقولة ترتبط أشد الارتباط بتحليل هيجل لطبيعة العمل الإنسسانى، ولعل تحليل هيجيل لعلاقة العبد والسيد فى "الظاهريات" يعد من أعمق التحليلات الجدلية التى قام بها هيجل، فهو يشير إلى أن دراما الصراع بين السيادة والعبودية تنتهى لصالح العبد، فعلى الرغم من شعور العبد بالعجز والخوف المطلق مسن السيد، وبرغم ارتباطه بعالم من الأشياء التى تستعبده، وبالعمل الذى يحقق الإشباع والمتعة للسيد ويحقق الحرمان والفاقة للعبد، إلا أن التحليل الجدلي يبين أن مظاهر الحريبة والاستقلال والكرامة التى يتمتع بها السيد هى مظاهر زائفة ، لأن العبد يمتلك العمل، يمتلك قوة الخلق والابداع، وأساس التقدم البشرى، ونبع التطور الحضارى، ومن هنا فإن العبد فى التحليل الأخير هو المتحرر، وهو صانع التاريخ أما السيد فهو العبد الحقيقي لأنه المتلقى السلبي والمستهلك العاجز الذى ليس لديه أى فسضل في صنع أو تغيير الواقع.

ويرى ماركيوز أن وصف ماركس لظاهرة اغتراب العمل، قد جاء فى ضوء تحليل هيجل النقدى لجدل العبد والسيد، وقد اعترف ماركس نفسه بأن عظمة الظاهريات تكمن فى أن هيجل قد نظر إلى الإنسان على أنه يمثل نتيجة عمله. وأن

علاقة العبد والسيد ليست أزلية أو طبيعية بل هى تخضع لعلاقات اجتماعية معينة تمارس من خلال واقع متشئ.

وبالإضافة إلى ما سبق فإن ماركبوز يرى أن هيجل قد استشعر - قبل ماركس - ظاهرة التناقض الطبقى من خلال تحليله النقدى للمجتمع المدنى، ووفقاً لهذا التحليل يقر هيجل أن المجتمع المدنى يقوم على سيادة قيم الملكية الخاصة والمصالح الذاتية الأنانية من ناحية ، وعلى نظام الاعتماد المتبادل بين الأفراد من ناحية أخرى. لكن هيجل يتجاوز حدود تلك الرؤية الكانطية الاستاتيكية الضيقة في وصف المجتمع البورجوازى، ليبرز الأبعاد السلبية لهذا المجتمع. وفي هذا السصدد يشير هيجل إلى الطابع الطبقى للمجتمع البورجوازى فيقول : "إن تكدس الثروة .. يتركز في جانب واحد، بينما تزداد تبعية وتعاسة الطبقات المرتبطة بهذا النوع من العمل الخاضع لتقسيم وقيود الوظائف الخاصة".

ويذهب ماركيوز إلى أن الطابع الثورى للديالكتيك الهيجلى، يكشف عن تناقضات هذا المجتمع وعجزه عن تحقيق الحرية والإشباع لكل هؤلاء، فبرغم ما يتمتع به المجتمع المدنى من تضخم الثروة ، إلا أنه كما يقول هيجل "فسى فلسفة الحق" ".. ليس غنياً إلى الدرجة التي تكفى للقضاء على الفقر المتزايد، وعلى خلق المزيد من الفقراء المعدمين".

وهكذا فإن ماركبوز ينتهى إلى أن هيجل شأنه شأن ماركس يؤكد طابع الفساد المادى والاجتماعى للمجتمع البورجوازى، ويكشف عن حقيقة أن تكامل المصالح الشخصية أو الاعتماد المتبادل لا يكون نتيجة لقرار عقلى حر وإنما نتيجة الصدفة البحتة ، ومن ثم فإن الكلية في هذا المجتمع لا تظهر بوصفها حرية ، وإنما بوصفها ضرورة. وإذا كانت هذه الكلية تضفي نظاماً على عملية الإنتاج ، فإن الكلية تضفى نظاماً على عملية الإنتاج ، فإن الفرد ودوره هنا لا يتحددان وفقاً لحاجته وقدراته الخاصة بل تبعاً لرأسماله ويدخل في هذا النطاق قوة العمل) ، ولما كان إمكان المشاركة في الثروة العامة يتوقف على رأس المال، فإن هذا النظام يؤدى في النهايسة إلى سيادة الظلم واللامساواة.

#### (2) الطابع الثورى للمنطق الهيجلى:

يؤكد ماركيوز أن المنطق الجدلى يختلف اختلافاً جذرياً عن كل من المنطق الصورى التقليدى أو المنطق الوضعى المستسلم - من جهة نظر ماركيوز - لما هو قائم ، وعلى هذا فإن "المنطق الجدلى يرفض تجريدات المنطق السصورى والفلسفة الترنسندنتالية ، كما ينكر أيضاً تعين التجربة المباشرة . وإلى المدى الذى تكتفى فيه التجربة بالأشياء على النحو الذى تظهر وتحدث به تكون تجربة قاصرة بل وزائفة ، وهى تبلغ الحقيقة إذا حررت نفسها من الموضوعية المضللة التى تخفى الأسس وراء الوقائع، أى عندما تفهم العالم على أنه عالم تاريخي تكون فيه الوقائع القائمة من وضع ممارسة الإنسان التاريخية ، وهذه الممارسة (الفكرية والمادية) هى الواقع الذى يمثل مادة التجربة ، وهي أيضاً الواقع الدنى يدركه المنطق الجدلى".

والجدل عند هيجل يعنى أن الأشياء ليست في حالسة انسسجام، وتسصالح وتناغم، بل في حالة دائمة من الصراع والتناقض فلا يمكن لنا أن نجد موضوعاً واحداً يخلو من التناقض، فكل الظواهر متناقضة بصورة أو بأخرى - حتى وإن بدت غير ذلك - بمعنى أنها تحمل في داخلها العناصر التي تؤدى إلى ضدها.

ويرتبط التناقض ارتباطاً وثيقاً بمفهوم "السلب" الذي يمثل من وجهة نظر ماركيوز المقولة الرئيسية في المنهج الجدلي، والقوة الدافعة للفكر الجدلي التي تستخدم كأداة لتحليل الواقع الزائف وفضح ما فيه من نقص باطن. إن السلب هو الصفة التي تتغلغل في جميع أشكال الوجود، وهو الذي يتحكم في مصمون هذه الأشكال وفي حركة تطورها ، أما الظواهر التي تبدو للذهن العادي بوصفها مظهراً إيجابياً للحقيقة ، فهي في واقع الأمر سلب لهذه الحقيقة ، بحيث يستحيل إقرار الحقيقة إلا بهدمها. وفي هذا المعنى يقول هيجل: "أما الجدل فهو يعنى الميل المستمر الذي نتجاوز بواسطته التحديد، وأحادية الجانب لصفات الفهم بحيث توضع في وضعها الصحيح ، أي يتضح ما فيها من سلب لأن الشئ المتناهي يطمس معالم نفسه، ويضع نفسه جانباً".

ويتكفل المنطق الجدلى بمهمة جديدة لم تعهدها الفلسفة من قبل، من حيث إنه لا يعود مصدر وأساس قواعد التفكير الصحيح - كما هو الحال عند أرسطو بل إنه في الواقع ينظر إلى قواعد المنطق التقليدي وأحاكمه ومقولاته على أنها باطلة ، لأنها تتجاهل الطابع السلبي المتناقض لواقع الأشياء. فمنطق هيجل يعكس مضمون المقولات المنطقية التقليدية عكساً تاماً، فإذا كانت مقولات المنطق التقليدي هي إنجيل الحياة اليومية ، والتفكير العلمي العادي، فإن منطق هيجل يعرض قواعد وأنماطاً تبدو باطلة بالنسبة لأصحاب الموقف الطبيعي. من هنا فإن المقولات المفهوم أو الجدلية تشيد عالماً مقلوباً تماماً يبدأ بهوية الوجود والعدم، وينتهي بالمفهوم أو الفكرة بوصفها الواقع الحقيقي.

والمنطق الجدلى منطق نقدى يكتشف عن أحوال ومعطيات للفكر تتجاوز النمط السائد للواقع. وليس الفكر الجدلى هو الذى يقوم باختراع هذه المحتويات، بل هى قد انضافت للمفاهيم خلال ذلك التراث الطويل للفكر والفعل. ومهمة التفكير الجدلى هو أن يجمعها ويعيد تنشيطها، وهو إذ يفعل ذلك إنما بستيعد المعانى المحرمة، ويطلق بطريقة واعية كل ما هو مقموع ومقهور من قبل السلطات القائمة. وعلى الرغم من أن التحرر الذى يحققه الفكر الجدلى هو تحرر فى الفكر فحسب، إلا أن انفصال الفكر عن الفعل والنظرية عن التطبيق – على نحو ما يذكر ماركيوز – هو جزء من العالم القمعى غير الحر، والنظرية هدفها أن تساعد على تمهيد الأرض، بحيث تصبح عودة الوحدة بين الفكر والعمل وبين النظرية أمراً ممكناً، وقدرة الفكر على تأسيس منطق ولغة للتناقض هو شرط أساسى لإنجاز هذه المهمة.

ويشير ماركيوز إلى أن حركة المقولات في منطق هيجل الجدلي هي انعكاس لحركة الوجود، والوجود طابعه السلب بمعنى أن كل شئ موجود لا يكون صحيحاً في حالته الراهنة إذ لا بد له من أن يتطور إلى أوضاع وأحوال جديدة إذا شاء أن يحقق كل إمكاناته، أو بعبارة أخرى إن كل الأشياء توجد بمعزل عن حقيقتها، وحركتها الفعلية التي تسترشد بإمكاناتها الكامنة هي مسيرتها المتقدمة للوصول لهذه الحقيقة.

والسلب هو قوة خلق وإيجاب بقدر ما هو سلب، فما هو مناقض لذاتمه لا يتحول إلى العدم أو اللاوجود، بل يتحول إلى سلب لمضمونه الجزئمى الخاص، فالقول بأن كل شئ يناقض ذاته يعنى فى الوقت نفسه أن ماهيته تناقض حالمة وجوده المعطاة ، فطبيعته الحقة أو ماهيته تدفعه إلى تخطى تلك الحالمة المعطاة والانتقال إلى حالة أخرى. ولا يقف الأمر عند ذلك بل إنه ينبغى للشئ أن يتجاوز حدود خصوصيته ذاتها، ويضع نفسه فى علاقة كلية مع الأشياء الأخرى. فالإنسان مثلاً لا يتعرف على هويته الحقة إلا فى تلك العلاقات التى هى بالفعل سلب لوجوده الجزئى المنعزل، أى فى انتمائه لجماعة أو طبقة أو مؤسسة تتحكم فى فرديته ذاتها من خلال نظمها وقيمها، وهكذا يصل، بنا التحليل الجدلى إلى الكل باعتباره الصورة الحقيقية للواقم.

والبعد الثورى لهذا المنطق يتمثل في أن الوجود وفقاً لمقولات المنطق الجدلي يكون في حالة دائمة من الصيرورة ، وأن كل حالة من حالات ينبغي تجاوزها لأنها شئ تتخلى عنه الأشياء مدفوعة بإمكاناتها الباطنية تجاه حالة أخرى جديدة . فالواقع المعطى يحمل بذرة تحوله إلى شكل جديد وتحوله هو مسالة ضرورية ، بمعنى أنه الوسيلة الوحيدة التي يصبح من خلالها الواقع المعطى واقعاً فعلياً.

ويرى ماركيوز أن الجدل على هذا النحو يتوصل إلى نتائج غايسة فسى الخطورة ، فهو يمزق إطار الفلسفة المثالية التى تستخدمه ، ويعلسن أن الواقسع ذو طابع متناقض، وأنه "كلية سالبة" ، بل إن الماهية نفسها هى شسئ تسسرى عليسه صيرورة الجدل، وهذه النتائج بمثابة التمهيد للثورة الفكرية التسى أحدثها كسارل ماركس فيما بعد فى الفكر الغربى.

### (3) دفع تهمة الفاشية عن هيجل:

لكى تكتمل صورة هيجل الثورى كان لابد لماركيوز أن يدافع عن هيجل ضد تهمة كثيراً ما التصقت به، وهى أنه قد أصبح الأساس الفكرى والفلسفى للاتجاهات الفاشية والتسلطية. وتستند حجة ماركيوز فى الدفاع عن هيجل إلى إظهار الفوارق التى تفصل بين آراء هيجل السياسية والأسس التى تقوم عليها

الفاشية ، مع تدعيم أقواله بالنصوص التى تؤكد سلامة موقفه، خاصة نصوص فلاسفة الفاشية الذين هاجموا هيجل ورفضوا فلسفته.

إن فلسفة هيجل – في نظر ماركيوز – هي جزء لا يتجزأ من الثقافة ، التي كان على النزعة التسلطية أن تقضى عليها، وليس من قبيل المصادفة أن يبدأ هجوم النازية على هيجل يرفض نظريته السياسية في الدولة . وقد ذهب "ألفرد روزنبرج" المتحدث الرسمي باسم فلسفة "الاشتراكية الوطنية" في كتابيه "أسيطورة القيرن العشرين" إلى أن الثورة الفرنسية قد ترتب عليها: "ظهور نظرية في القوة ، غريبة عن دمنا، وبلغت هذه النظرية قمتها عند هيجل، ثم أخذ بها ماركس، بعد أن أدخيل عليها نزبفاً جديداً...".

ويفسر ماركيوز تظاهر الفاشيين الإيطاليين بقبول أفكار هيجل السياسية على أنه رد فعل لتباين الظروف التاريخية في كل من النظامين الألماني والإيطالي، فالنظام الألماني كان حقيقة قوية راسخة البنيان ولم تتزعزع أركانه في عهد جمهورية "فيمار"، وكان بإمكان هذا النظام أن يرفض شكل الدولة التي نادي بها هيجل، لأن القوى الاقتصادية التي كانت تقف وراء الحركة النازية الألمانية، كانت من القوة بحيث تستطيع أن تحكم مباشرة على عكس النظام الإيطالي الذي كان ضعيفاً، ويحتاج لما يبرر وجوده إذا ما قورن بنظيره الألماني.

ويواصل ماركيوز دفاعه عن هيجل، فيشير إلى أنه حتى وإن كان هيجل قد ذهب إلى أن دولته "قوة مستقلة متحكمة فى ذاتها" لا يكون الأفراد فيها إلا "مجسرد لحظات" وأنها "مسيرة الله فى العالم"، فإن هذا لا يبرر القول "إنها موازية للدولسة الفاشية" فهذه الأخيرة تمثل نفس مستوى التطور الاجتماعي نفسه الذي يفترض أن دولة هيجل تتجنبه، وأعنى به السيطرة الشمولية المباشرة للمصالح الخاصة على الكل .. ففى الفاشية يحكم المجتمع المدنى الدولة ، أما عند هيجل فالدولسة تحكم المجتمع المدنى...".

وماهية الدولة عند هيجل تختلف عن ماهية الدولة النازية ، فدولة هيجل تحكم باسم الفرد الحر ولصالح مصلحته الحقيقية بصرف النظر عن هوية هذا الفرد أو مركزه

الطبيعى والاجتماعى، ومن هذا الجانب فإن دولة هيجل تتمسك بالأفكار الليبرالية التقدمية ، تلك الأفكار التي لا يمكن أن تتقبلها أو تتحملها الاشتراكية الوطنية.

إن مثالية هيجل تقوم على الاعتقاد بأن النظم الاجتماعية والسياسية ينبغي لها أن تكون متمشية مع النمو الحر للفرد. أما النظام التسلطى كما يتجلى فى الاستراكية الوطنية فلا يمكنه البقاء دون القيام بتجنيد أفراده تجنيداً إجبارياً من أجل العملية الاقتصادية ولصالح الأمة ، التى تعد الخير الأقصى فى هذا العالم بالنسبة للحركة النازية.

ويذكر ماركيوز أن "فرانتس بوم" أحد المتحدثين الرئيسيين باسم الاشتراكية الوطنية ، قد أفرد فصلاً في كتابه "تهافت الديكارتية" بعنوان "نحن وهيجال" وفي هذا الفصل يجعل "بوم" من هيجل أحد الرموز البغيضة التي ينبغي أن تتحرر منها النازية، وهو ينظر إلى هيجل بوصفه عدواً للأمة الألمانية ومشوهاً لحضارتها وفي هذا يقول بوم : "لقد ظلت النظرة الهيجلية الشاملة طوال قرن من الزمان .. تقبسر اتجاهات التاريخ الألماني في الفلسفة".

والعناصر التى جعلت من هيجل عدواً لألمانيا بالنسبة لبوم هى - فى نظر ماركيوز - تمجيده للفكر والعقل، ومهاجمته للفعل من أجل الفعل ، والنظرة العالمية الإنسانية التى تؤكدها فكرة الكلية ، وسائر المثل العليا الأخرى التى تحلت بها الفلسفة الهيجلية.

ويصل ماركيوز إلى النتيجة التى أرادها وهى أن النقد الذى وجهت الاشتراكية الوطنية إلى هيجل يكشف فى فلسفة هيجل عن اتجاهات تناقض كل نزعة شمولية أو تسلطية، ويبين لماذا أيضاً رفضت الاشتراكية الوطنية هيجل، واعتبرته "رمزاً لماض عتيق، عفا عليه الزمن"، وأنه الإرادة الفلسفية العكسية لعصر النازية.

وتعقيباً على هذه الصورة الماركسية الخالصة التى صاغ من خلالها ماركيوز فكر هيجل، نستطيع القول إن محاولة ماركيوز على الرغم من جديتها وبراعتها إلا أننا يمكن أن نرصد بعض الملاحظات النقدية:

1 - إن ماركيوز يستخلص بطريقة غير مشروعة من الأفكار النظرية الخالصة دلالات عملية أو سياسية قد تبدو في نظر الكثيرين منقطعة الصلة بها.

2- إن قراءة ماركيوز لهيجل كانت تحت تأثير السحر الماركسسى، لـذلك فكثيراً ما كان يفسر أفكار هيجل بطريقة متعسفة وبأكثر مما تحتمل مثـل تفـسيره لمقولتى: التشيؤ ، والتناقض الطبيقى على سبيل المثال.

3- كان دفاع ماركيوز عن بعض أفكار هيجل السياسية المحافظة دفاعاً متهافتاً، لأنه قام أساساً على مقارنة أفكار هيجل السياسية بما هو أسوأ منها مثل مقارنة دولة هيجل بالدولة النازية .

4- إن دولة هيجل على نحو ما عرض لها ماركيوز تزخر بالمتناقصات، التى يصعب تقبلها في مجال الواقع، فهي دولة ذات سلطة مطلقة ، وهي في الوقت نفسه تصون حرية الفرد، وهي دولة تستند في وجودها إلى قانون عقلي خالص لكنها في الآن ذاته "مسيرة الله في العالم".

وفى تصورنا أن معالجة ماركيوز لهيجل كانت ذات طابع أحادى، بمعنسى أن ماركيوز قد تغاضى عن كثير من الجوانب الأخرى فى فكر هيجل، ومن ثم فقد كان انتقائياً فى النصوص التى استند إليها، ولم يلتفت إلى النصوص الأخرى التسى تتعارض مع رؤيته الفلسفية.

ويظل ماركيوز مخلصاً للمثالية برغم كل إدعاءاته الماركسية وهو لم يخجل من وجبف المثالية بأنها ثورية ، بل ويزعم أن الأنظمة التسلطية قد حاربت الاتجاهات الفلسفية المثالية الكلاسيكية لكونها تعبر عن وعى صحيح، فالكليات المجردة (كالأنا المجرد، والعقل المجرد، والحرية المجردة) تمنح المثالية طابعاً ثورياً، إذ تزعم بصورة غير مباشرة أن كل الأشخاص وليس فقط هذا الشخص أو ذاك ينبغى أن يصبحوا أحراراً وسعداء.

ولهذا نحن نؤكد أن ماركيوز أقرب ما يكون في قراءته لهيجل إلى مدرسة اليسار الهيجلي، بل وربما يكون ماركيوز أكثر مثالية من هذا الاتجاه، وبالتأكيد أقل ثورية منهم، فالثورة لديه ليست إلا تمرداً إيروسياً على النظام السياسي القمعي الرأسمالي، والصراع الطبقي يظل صراعاً مؤجلاً إلى ما لا نهاية ، والاغتراب لا يمكن تجاوزه مع إنسان البعد الواحد المتشئ، والنقد السياسي والاجتماعي لسم

يتجاوز بعد حدود مدرسة التفكير النقدي، لذلك فإن محاولة تلاميذ هيجل فى التمرد على الفكر الديني تبدو فى ظننا أكثر أهمية وأكثر تحديداً مسن ثورة مساركيوز الوهمية الفلسفية على أيديولوجيا المجتمع المعاصر، خاصة وأن هدفه الشورة لسم تسفر عن شئ سوى التقاء تم بمحض الصدفة بين أفكر مساركيوز الرافضة واحتجاج طلاب أوروبا فى الستينات من القرن الماضى. أما نقد الفكر الدينى الذى تبناه أعضاء مدرسة اليسار الهيجلى (ديفيد شتراوس، وإدجسار وبرونو باور، وفيورباخ)، فربما يكون أكثر إلحاحاً فى الوقت السراهن، خاصة وأن المجتمع الإنسانى الآن يواجه هجوماً فاشستياً شرساً من مختلف الأصوليات الدينية التسى تريد إعادة العالم مرة أخرى إلى ظلمات العصور الوسطى. لذلك فإن تمرد اليسسار الهيجلى أكثر ثورية من ثورة ماركيوز التى استسلمت للبأس العظيم.

### الإسلام أو ثورة الشرق عند هيجل

رشیدة محمد ریاحی<sup>(\*)</sup>

سأحاول في هذا البحث معالجة المفهوم الهيجلي في ضمه الإسلام إلى التاريخ الكلي: المرحلة التاريخية التي تثير ميلاد العالم الإسلامي والذي يشترط روحه الضرورة والديالكتيك الذي هو الوجه النوعي، المضمون بالإضافة إلى مختلف مظاهر هذا الوجه. لكن يجب أن أتوقف في البداية عند تقلبات الفكر الهيجلي التي ستصاحب فهم العالم الإسلامي في التاريخ الكلي بصورة عامة و تاريخ الشرق بصورة خاصة.

أن ما يميز البشر بحق هو الفكر أو الوعي أو العقل، ومن هنا فإن هيجل ينبهنا إلى أن الفكر مبثوث في كل ما هو بشري. أن التاريخ الحقيقي للإنسان لا يبدأ إلا مع ظهور الوعي وبالتالي فإن المجتمعات الأولى التي كانت تعتمد على الأساطير لا تكون جزءا من تاريخ الإنسان.

فإذا كان موضوع التاريخ كما يراه هيجل هو الحياة البشرية في امتدادها الزمني على الأرض، وما يحكم هذه الحياة من عوامل، فإن التاريخ لا يبدأ في المراحل التي يكون فيها الإنسان متحدا مع الطبيعة، عاجزا عن التعرف على ذاته، إذ لا بد أن ينفصل الإنسان عن الطبيعة بحيث يصبح واعيا بنفسه حتى و لو ظل هذا الوعى معتما للغاية لفترات طويلة من التاريخ.

الدراسة الفلسفية للتاريخ تعنى، إذن، دراسة التاريخ من خلال الفكر، لأن التاريخ هو تاريخ الإنسان، والفكر جوهري بالنسبة إليه فهو الخاصة التي تميزه عن الحيوان.

وكل ما هو إنساني لا يكون كذلك إلا من حيث ما فيه من فكر، وعلى ذلك فإذا ما نظرنا إلى أعمال الإنسان طوال التاريخ على أنها كلها مجرد أحداث، فسوف يتعذر على المؤرخ فهمها، بل أنه لا يستطيع أن يكون على يقين من مجرد حدوثها، ذلك أن تصورها سوف يكون عسيرا على المؤرخ ما لم ينظر إلى هذه

<sup>(\*)</sup> جامعة وهران الجزائر.

الأعمال على أنه مظهر خارجي للتفكير.

فالفكرة الوحيدة التي تجلبها معها وهي تدرس التاريخ هي الفكرة البسيطة عن العقل التي تقول: إن العقل يسيطر على العالم، وإن تاريخ العالم يمثل أمامنا بوصفه مسارا عقليا. والواقع أن فكرة العقل تحتل في فلسفة هيجل مكانة مركزية حتى إن فلسفته باقسامها الثلاثة - لا تدرس إلا موضوعا واحدا هو العقل في مجالات مختلفة: العقل الخالص في المنطق، والعقل في حالة اغتراب عن نفسه في الطبيعة، والعقل حين يعود إلى نفسه في فلسفة الروح.

ومن ثم فإن العقل هو جوهر الطبيعة كما هو جوهر التاريخ أو صورته اللامتناهية لا يعني أن الأشياء المادية ليست موجودة، وأن العقول وحدها هي التي توجد و إنما هو يعني فحسب أن الطبيعة تتبدى أمامنا في عدد لا حصر له من الظواهر والصور الفردية لكننا نشعر بالحاجة إلى وحدة وسط هذا التنوع الهائل، فنقارن بينها حتى نعثر على العنصر الكلى الكامن وراءها.

إن أكثر هذه المعلومات التي يستخدمها هيجل عن العرب و عن الإسلام كحضارة مأخوذ من كتاب جيبونGibbon: تاريخ انحطاط وسقوط الإمبراطورية الروماتية الذي كان هيجل قد قرأه على الأرجح في فترة إقامته في برنBerne الروماتية الذي كان هيجل قد قرأه على الأرجح في فترة إقامته في برنعار سنة (1793–1796). في الواقع، إن الجزء الخامس من هذا الكتاب الصادر سنة 1793، يتضمن عدة فصول فيما يزيد عن ثلاثمائة صفحة، يصف فيها المؤلف الجزيرة العربية وسكانها ويتحدث عن النبي العربي ودعوته، عن الفتوحات الإسلامية وعن تطور العلوم عند العرب ونقل المعارف الفلسفية والطبية إلى أوروبا بواسطة مراكز ثقافية، مثل: قرطبة وطليطلة ومدن أخرى في اسبانيا وإيطاليا.

أما مؤرخ الفلسفة الذي كانه هيجل، فقد تتاول الفلسفة العربية كجزء من مرحلة كبيرة في تاريخ الفلسفة، تمتد على نحو ألف سنة وتحمل اسم القرون الوسطى المسيحية على عادة مؤرخى الفلسفة لتلك المرحلة.

# 1 - تحديد لحظة الإسلام في التاريخ الكلى عند هيجل:

إن تاريخ العالم يتجه من الشرق إلى الغرب، لأن أوروبا هي نهاية التاريخ على نحو مطلق، كما أن آسيا هي بدايته، فتاريخ العالم له شرق.

وما تاريخ العالم إلا تدريب الإرادة الطبيعية الطليقة بحيث تطيع مبدأ كليا وتكتسب حرية ذاتية، فالشرق لا يعرف، ولا يزال حتى اليوم لا يعرف سوى أن شخصا واحدا هو الحر، أما العالم اليوناني، والروماني فقد عرف أن البعض أحرار، على حين أن العالم الجرماني، عرف أن الكل أحرار.

ومن ثم فإن الشكل السياسي الأول الذي نلاحظه هو نظام الحكم الاستبدادي والثاني هو نظام الحكم الأرستقر اطي، و الثالث هو نظام الحكم الحر.

لكن حين تظهر الحرية الذاتية ويهبط الإنسان من تأمل الواقع الخارجي إلى تأمل روحه الخاصة، حتى يظهر التباين الذي يوحى به التفكير متضمنا سلب الواقع.

إن الارتداد عن العالم الفعلي يشكل بذاته تضادا: أحد طرفيه هو الوجود المطلق - أو الله - والطرف الثاني هو الذات البشرية بوصفها فردا. ولكن هذين الجانبين لا يكونان متميزين بعد في ذلك الوعي المباشر غير الانعكاسي الذي يتسم به الشرق، لكن التضاد لم يخلق بعد انقساما بين الروح المطلقة والذاتية.

إن المرحلة الأولى التي يجب أن نبدأ منها هي الشرق. ويشكل الوعي أساسا لهذه المرحلة، وترتبط معه الإرادة الذاتية بعلاقة تتخذ في البداية شكل الإيمان والثقة والطاعة. ونحن نجد في الحياة السياسية في الشرق حرية عقلية متحققة تعمل على تطوير نفسها دون أن تصل إلى مرتبة الحرية الذاتية، فتلك هي طفولة التاريخ. فالأشكال الجوهرية تؤلف الصروح الرائعة للإمبراطوريات الشرقية التي نجد فيها جميع التنظيمات والأوامر العقلية، ولكن بطريقة يظل الأفراد فيها مجرد أحداث عارضة فحسب، إذ يدور هؤلاء الأفراد حول محور واحد هو: الحاكم الذي يتربع على رأس الدولة لا بوصفه مستبدا بالمعنى الذي نجده في الدستور الإمبراطوري الروماني، إذ عليه أن يفرض ما هو جوهري وما هو أخلاقي بالقوة.

إن عظمة التصور الشرقي تكمن في الفرد الواحد بوصفه ذلك الوجود الجوهري الذي ينتمي إليه كل شيء، بحيث لا يكون لفرد آخر وجود منفصل أو يرى نفسه منعكسا في مرآة حريته الذاتية. ذلك لأن الروح، بوصفها الوعي بعالم باطن، تكون هي ذاتها، في البداية على صورة مجردة، ومن ثم كل ما هو دنيوي يستسلم للفظاظة والعنف. ويعتبر المبدأ الإسلامي - أو روح التتوير في العالم الشرقي - أول مبدأ يقف في وجه البربرية.

#### ب - موقف غامض:

في نص كتابه "مدخل إلى فلسفة التاريخ"، يصرح هيجل قاتلا" في العالم القديم نستطيع أن نرى ثلاثة تشكيلات أساسية:

أصل الشرق الأدنى الذي كان الأول في التاريخ (المغول، الصين، الهنود).

العالم الإسلامي الذي يكون فيه أصل الروح المطلق هو الإله الواحد، من المؤكد حاضر في المقابل يوجد التعسفي الثائر والعالم المسيحي لأوروبا الغربية: فالأصل الأعلى، هو التعرف على الروح في عمقها"(1).

يضيف هيجل قائلا: "هذه السلسلة العامة تعرض لكي تخلد، و لكن في التاريخ الكلي لا يوجد إلا درجات التي تتابع. بدليل أن الأسس الكبرى تخلد الواحدة بعد الأخرى لا تعكس إطلاقا بأن كل الأشكال التي وجدت في الزمان ملزمة بالدوام"(2).

وعليه سأحتفظ بدون التباس، على ثلاثة أفكار أساسية:

الفكرة الأولى، وهي أنه في الأزمنة الحديثة، العالم المسيحي لأوروبا الغربية هو الأساس والممثل الوحيد لروح العالم طالما أن له الأساس الأعلى للمعرفة الأكثر عمقا للروح.

الفكرة الثانية وهي أن العالم الإسلامي يعتبر من طرف هيجل كتشكيلة متجاوزة في الزمان فعلا، و لكن كتشكيلة تاريخية أساسية على طريقة العوالم الإغريقي، الروماني أو الشرقي، طالما أنها نظمت أو حددت من طرف "الأساس الأعلى" هي أيضا.

أخيرا، الفكرة الثالثة و هي أنه، في الشرق الجغرافي، سأتعامل مع مشرقين تاريخيين معترف بهما من طرف هيجل، إنهما متميزان عن بعضهما البعض: الشرق بالمعنى الأصلي والشرق الإسلامي لكن لكل واحد منهما مبادئه الخاصة وفي المقابل مضمونهما، روحيتهما وضرورتهما الخاصة في تدرج التاريخ الكلي. الشرق بصفته كأول تشكل للروح التي تتحدد في الشرق قبل الإسلامي فقط.

النص الهيجلي هنا واضح إلى درجة أنه لا يقبل تأويلات أخرى، بدون شك إذا أضفنا العوالم الإغريقي والروماني.

في الواقع بالنسبة إلى هيجل هناك خمسة تشكيلات تاريخية عالمية مع الأساس الأعلى لكل واحد منهما هناك تشكيلتان شرقيتان وثلاثة غربيتان. تتعاقب في التاريخ الكلى بالطريقة الكرونولوجية التالية:

- 1- التاريخ الشرقى القديم إلى غاية الإمبر اطورية الفارسية.
  - 2- العالم الإغريقي.
  - 3- العالم الروماني.
  - 4- العالم الإسلامي.
  - 5- العالم الجرماني- المسيحي، الذي هو العالم الحديث.

على حسب اعتقادي، هناك عنصران أو مسألتان في كتابات هيجل تدفعني للإيمان بفرضية "العالم الإسلامي الكلاسيكي- كإمبراطورية أساسية"، لها مكانة في التاريخ الكلي: الواحد بنظام فلسفي والآخر بنظام تاريخي. من وجهة النظر الفلسفية، معتبرة وحرصا مني على طابع هذا العالم الإسلامي كما هو مدرك من طرف هيجل أسجل بأننا بحضور حقيقيي لإمبراطورية كلية التي هي على تطابق تام مع المعايير الهيجلية الكلية للإمبراطوريات الفارسية الإغريقية والرومانية.

وجهة مستقلة جذريا عن الإمبراطوريات الأخرى والإمبراطورية الشرقية على وجه الخصوص:

الإسلام لم يظهر إلا بعد سقوط الروح المصري واجتياز الروح في العالم الإغريقي من جهة أخرى هذه الوجهة لم تنتم لا إلى الإمبراطورية الإغريقية، ولا إلى الإمبراطورية الرومانية، ولا إلى العالم الحديث.

بالإضافة إلى ذلك الإسلام كنظام إستراتيجي، على حسب اعتقاد هيجل اختفى منذ زمن طويل من التاريخ الكلى.

في المقام الثاني، العالم الإسلامي لم يتحدد من طرف هيحل كنظام محلي أو غير مكتمل و لكن على العكس، هو نظام عالمي "الذي يبلغ بسرعة أوجه خاصة فيما يتعلق بالقوة والسيطرة الخارجيتان فيما يخص التفتح الروحي: الفلسفة لم تكن بعد متفتحة إلا على الفنون المتنوعة (3).

بالتالي، أصل الإسلام لا يتحدد في الفلسفة الهيجلية كتعارض لأساس ثانوي للمبادئ الصينية أو اليهودية والتي ما هي إلا مراحل داخلية كأساس للوجه الأول

للروح، على العكس، الأساس الإسلامي على حسب هيجل يكمن في: " المعارضة المطلقة "(4) للمسيحية.

ما كان على المسيحية إلا أن تعتز بالإسلام لكي تصبح نظام عالمي واقعي.

في المقابل مبدأ أساسي متعلق بالمسيحية، لا يجب أن يكون في أي حال النفي المطلق لمبدأ محتمل، لكن فقط لمبدأ مماثل بمعنى رئيسي وكلي هو أيضا وهذا إذا ما أردت تطبيق أسس المنطق الهيجلي نفسه.

أما بالنسبة لعنصر النظام التاريخي، سأرى بأن الحضارة الإسلامية بعقلانيتها لم تكن فقط عالية بل تلك المتعلقة بالعالم الإغريقي والروماني ولكن حتى بالنسبة للغرب المسيحي إلى غاية القرن الخامس.

التأثير الكبير والإيجابي للحضارة الإسلامية مستفيدة من ميلاد الحضارة الغربية الحديثة، صنعت إنسانية المثقفين الأوروبيين في نهاية القرن الثامن عشر: الإنتاج العلمي والفلسفي للعالم الإسلامي.

في مؤلفه الضخم حول "تاريخ الإمبراطورية العثمانية" يقر هردر Herder وبدون التباس: خلال هذه القرون حسب رأيه أن القسم الأكبر من أوروبا كان ما يزال عبارة عن "مرعى وغابة" قبل أن تستقبل تأثير العرب. بالنسبة لهردر هم غزاة فاعلى خير لأنهم أصبحوا بسرعة معلمو أوروبا.

أما فيما يخص الفن الفلسفة والعلم، وإذا كان طبيعي في نظره بان إيطاليا كانت الأولى في إظهار زهرة الحضارة الحديثة للغرب ذلك لأن غنى الحضارة الإسلامية مر على أيديهم قبل بلدان أوروبا الأخرى. هيجل لا يقوم إلا بأخذ مفهوم هردر: "العرب كانوا أكثر انتشارا وشيوعا في العالم الشرقي و الغربي، ووجدوا أنفسهم في وقت قصير أكثر تقدما من الغرب"(5). وبالتالي من الصعوبة بمكان أن فيلسوف موسوعي مثل هيجل يجهل أهمية المجهود الذي حققته الحضارة الإسلامية في مقابل الغرب الكلاسيكي خلال القرون الوسطى.

بإيجاز كل هذه العناصر تدعوني للتفكير في العالم الإسلامي الكلاسيكي الذي يجب اعتباره كإمبراطورية كلية، وأن الإمبراطوريات المهمة للتاريخ الكلي الهيجلي هي الآن في العدد خمسة.

والحال أنه إذا وضعت لهذه الخاتمة قيمة سأجذ نفسي في مواجهة مشكلة كبيرة هذا وإن كان هيجل يقر بكل شفافية بأن المبادئ الكبرى للتاريخ الكلي "هي في العدد أربعة." (6) وأن الإمبر اطوريات التاريخية التي تقابلها ما هي إلا أربعة.

إنني الآن إذن مجبرة على الاعتراف بالفرضية التي على إثرها اعتبر هيجل العالم الإسلامي الكلاسيكي كإمبراطورية تاريخية بنفس طبيعة العالم الإغريقي و الروماني وهذا بالرغم من وضوح النص أين يصف هيجل اسميا العالم الإسلامي "كإمبراطورية كلية" (7).

ربما وجود هذه الإمبراطورية الكلية الفتية يعارض العقلانية المنهجية لنسقه والتي تريد أن تقول "بأن التاريخ الكلي يتجه من الشرق إلى الغرب، لأن أوروبا هي النهاية وآسيا هي بداية هذا التاريخ (8) وهكذا يكون الإسلام خطوة غير مفسرة للروح سأعود فيما بعد إلى مختلف المقاربات لهذا الغموض الذي لم يتمكن هيجل من التحايل عليه.

### ج - نضال الروح الإسلامي:

الانتماء الجغرافي الشرقي للإسلام وفر لهيجل فكرة اعتبار الروح الإسلامي كجزء من الإمبراطورية الشرقية بمعنى أولى التشكيلات التاريخية مثل الروح الفارسي أو المصري.

إذ أن الظهور المتأخر جدا للروح الإسلامي، من وجهة النظر الكرونولوجية، تناقض مثل هكذا تحقق إذا ما طبق على الشرق، كوجهة تاريخية، قوانين الديالكتيك الهيجلي الموجبة للتطور في التاريخ وفي التعاقب الضروري للأسس والتشكيلات التاريخية. هذا التعاقب ذكرته، وهو عبارة عن تطور الذي تمثل فيه وبطريقة مطلقة كل تشكيلة جديدة مرحلة عالية بالمقارنة مع التشكيلة السابقة، هو تطور لمجهود متواصل. ولكن "هذا التطور مرتبط بتحلل التشكيلة السابقة للواقع، والتي حققت مفهومها "(9)، ليس لديها ما تفعله في هذا العالم لذا يجب عليها الانسحاب حينما يدخل روح عالى التاريخ.

ففي البداية الأولى أجد تعارضا بين غاية الدولة، كمبدأ كلي مجرد من ناحية والشخصية المجردة للفرد من ناحية أخرى. لكن عندما ينعقد لواء السيادة الفردية

خلال تطور التاريخ، ولا يعود من الممكن الحد من تفكك المجتمع إلى الذرات التي يتكون منها إلا بالقهر الخارجي عندئذ تظهر القوة الذاتية للاستبداد الفردي لتلعب دورها كما لو كانت مدعوة لتحقيق هذه المهمة. ذلك لأن الإذعان المجرد الخالص للقانون من جانب الذات الخاضعة يفترض أنها لم تصل بعد إلى مرحلة التنظيم الذاتي أو ضبط الذات.

ومبدأ الطاعة هذا، بدلا من أن يكون- إراديا لا تكون له قوة مجردة و مسيطرة سوى الميل الاعتباطي العرضي للفرد، بحيث يجد الفرد لزاما عليه أن يلتمس عزاء عن ضياع حريته في ممارسة حقه الخاص و تأكيده، وهذه هي المصالحة الدنيوية الخالصة بين طرفي التعارض.

لكن المرء يبدأ في الشعور بما يحدثه الاستبداد من أذى، و ترتد الروح إلى أعمق أعماقها، باحثة عن الوئام في ذاتها، أي ذاتية عينية كاملة لها في الوقت نفسه جوهرية لا تتأسس على الوجود الخارجي المحض و من ثم ففي داخل الروح تتم التهدئة الروحية للصراع، من حيث أن الشخصية الفردية بدلا من أن تنقاد لاختيار العشوائي تتطهر وترتفع إلى مستوى الكلية وتصبح ذاتية تتبنى من إرادتها الحرة الخاصة مبادئ تنحو نحو خير الجميع وتصل في الواقع، مرتبة الشخصية الإلهية. ويظهر العالم الجرماني عند هذه اللحظة من لحظات التطور بوصفه المرحلة الرابعة من تاريخ العالم.

وإذا ما قارنت بين هذه المرحلة وبين مراحل الحياة البشرية لوجدت أنها تقابل مرحلة الشيخوخة.

وإذا كانت الشيخوخة في الطبيعة تعني الضعف والهرم، فإن شيخوخة الروح تعني نضجها وقوتها الكاملة التي تعود فيها إلى الوحدة مع نفسها لكن في طابعها المكتمل النمو بوصفها روحا. وتبدأ هذه المرحلة الرابعة بالمصالحة التي تمثلها المسيحية، ومن ثم فلا بد من النظر إليها على أنها تبدأ بالأحرى من التعارض الهاتل بين المبدأ الديني الروحي وبين العالم الواقعي البربري؛ ذلك لأن الروح، بوصفها الوعي بعالم باطن، تكون هي ذاتها، في البداية على صورة مجردة.

ويعتبر الروح الإسلامي- أو روح التنوير في العالم الشرقي- أول مبدأ يقف في وجه البربرية، إنه يطور نفسه بعد المسيحية، و بطريقة أسرع منها.

أما مبدأ العالم الجرماني، فلم يصل إلى مرحلة الواقع العيني إلا بواسطة الأمم الجرمانية وهنا أيضا يتمثل ذلك التعارض بين المبدأ الأخلاقي في مملكة الروح وبين البربرية في مملكة الزمان.

وإذا كان من الواجب على المملكة الدنيوية (مملكة الزمان) أن تنسجم مع المبدأ الروحي فإنني لا أجد شيئا سوى الاعتراف بهذا الواجب فحسب. وحين ترتد الروح إلى نفسها تنتج نتاجها في إطار عقلي، و تصبح قادرة على تحقيق المثل الأعلى للعقل من المبدأ الدنيوي وحده. وهكذا حدث - بفضل عناصر الكلية التي تتخذ من مبدأ الروح أساسا لها - أن أقيمت مملكة الفكر على نحو فعلي و عيني، وعاد الروحي إلى الارتباط بالدنيوي، ونما هذا الأخير بوصفه وجودا عضويا قائما بذاته. فالحرية قد وجدت الوسائل التي تحقق بها مثلها الأعلى - أعنى وجدها الحقيقي.

وتلك هي النتيجة النهائية التي يتجه مسار التاريخ إلى إنجازها، ومع ذلك فطول الزمان مسألة نسبية بحت، لأن الروح تنتمي إلى الأبدية، ومن ثم لم يكن الامتداد الزمني – إذا شئنا الدقة منتميا إليها.

كما يجب على أن أتقبل الفكرة التي تعطى للروح الإسلامي القدرة على تمثل التشكيلات اللحقة في الوقت الذي يجب استبعاده منذ القديم من التاريخ الكلي.

### 2- اللحظة الطبيعية للروح الإسلامي عند هيجل:

الروح الإسلامي في فلسفة التاريخ الهيجلية لها خصوصية مزدوجة: انتماءها الجغر افي من جهة و مماثلتها لأمة متميزة: العرب من جهة أخرى.

"ساحدد تأويل ميشال أولان -Michel Hulin (10) إنني أرى بأن مماثلة الإسلام بروح أممية مميزة لم تطرح مشكلة لهيجل. بل على العكس، هيجل يعتبر بأن الإسلام ظهر عند العرب ولكن زوال هيمنة العرب على الإمبراطورية الإسلامية يمثل السقوط النهائي لهذه الإمبراطورية.

إنني سأحلل فيما بعد تحديد محتوى الروح الإسلامي كلحظة نوعية، أما الآن سأبين نتائج المماثلة بين الإسلام و العرب عند هيجل.

في بحثه حول الإمبراطورية الفارسية، ينظر هيجل إلى ذلك "كوحدة للشعوب المتعادية".

لكل شعب مبدأه المميز، ولكن هذه المبادئ مجتمعة في تغير ها"(١١)، وقوانين الإمبر اطورية تحمي هذه المبادئ، بنفس الوتيرة التأسيسية وهي خصوصية كل شعب الذي يسمح له بإمكانية التعبير عن المحتوى التاريخي.

العرب قبل الإسلام هم واحدة من هذه الشعوب. في حين أن الفرس، الفينيقيون المصريون... لكل واحد محتواه التاريخي الخاص به، في إطار المبدأ الفارسي، العرب في المقابل هم شعب ليس لديهم بعد محتوى محدد، مثل بدو آسيا الصغرى. الشروط التي فيها يقيم روح العرب البدو في المصطلحات الهيجلية إن المبدأ المسيطر على الجزيرة العربية، أين العرب يقيمون حياة رعوية وبدون دولة.

التحولات الوحيدة التي بإمكانها أن تتكرر حسب هيجل هي تحولات ذات طبيعة "محركة". في حين التحول الذاتي لهذه الروح العربية، أستطيع عرض الديالكتيك، الذي سيعطى ميلاد الإسلام على الطريقة التالية:

القضية: حياة البدو، غير مستقرة، طبيعية، طابع نظام بدائي، بطريكي حيث الشكل الوحيد للحق هو الحياة البسيطة المشتركة. هي حياة هادئة مع احتياجات محددة التي لا تتجاوز قط بقاء الوحدة العائلية أو العشائرية. بالإضافة إلى ذلك القبيلة لا تواجه مشاكل لمواصلة العيش، الطابع المسيطر للبدوي هو طابع الرق في حياة تظل مغلقة على نفسها بسبب وضعيتها، في حياة لا تعرف أية معارضة.

نقيض القضية: في حين أن السهول أين كان يعيش هؤلاء العرب هي من طبيعة قاسية وصعبة إن بلادهم محرومة من الماء وبالأحرى من الشروط المتاحة للحضارة وللتاريخ. لهذا السبب هم ليسوا على اتصال بالأرض وذلك من أجل إرضاء رغباتهم وإن كانت محددة، يجدون أنفسهم مجبرين على الاستسلام لصحرائهم ضد الوحدات المتشابهة في غزوات أبدية. ونتيجة لهذا الفعل فالأساس أو المبدأ المسيطر على البدو هو متقلب، متارجح على الرغم من رقة طباعهم.

المعارضة بين هاتين اللحظتين تسيطر على هذه البلاد، كتناقض مطلق، وهي جزء من نوعية اللحظة الشرقية بصورة عامة. بيد أن في هذه الشروط محددة على الأقل، هذه المعارضة تعطى ميلاد لتركيب طبيعي سيهمني خصوصا هنا.

التركيب: القبائل البدوية تتشاجر فيما بينها، في بعض الأحيان يحدث أنها تجتمع فيما بينها وتتمركز في عدد كبير لكي تتوجه نحو الأراضي الخصبة أين توجد الحضارة والتاريخ.

هذا تغير جدري يحدث هنا طالما أن هؤلاء البدو سيصبحون غزاة و فيما بعد "متحضرون" بعد إقامتهم في الأراضي التي غزوها حيث سيفقدون طباعهم الأصلية. هي واحدة من الإعدادات التي هي "في التاريخ لا تؤكد إلا على حركة منجزة مسبقا"(12).

الأمثلة التي قدمها هيجل لمثل هذا النوع من الشعوب يتحدد في شعوب المغول.

إن السؤال الذي يطرح الآن وبالضبط: كيف أستطيع أن أثبت أو أن أؤكد بأن الإسلام هو أيضا يتمثل لهيجل كأنه ينتمي إلى هذا النوع من الحركة؟ هذه واحدة من الأسئلة التي لم يتمكن هيجل من تقديم إجابة عليها بوضوح في حين أن كل المؤشرات التي في حوزتي عن الفكر الهيجلي تسمح لي بتصور حركة الغزوات العربية الإسلامية وهي حركة مطابقة في نظر هيجل للمغول أو النتار التي عرفها "العالم القديم" في العصر الوسيط.

حقيقة أن هيجل لم يشر إلى اسم محمد (ص) لحذره، و لكن كلما تعلق الأمر بمثل هذه الحركة، أجد المغول والعرب كمثالين. هنا أظن أن المشكل الكبير الذي يطرحه الإسلام لكل الفلسفات الغربية من قريب أو من بعيد للوحي – اليهودي – المسيحي تقام في مقابل الغزوات العربية الإسلامية لا تبدأ إلا بعد ميلاد الإسلام، ديانة مثل اليهودية والمسيحية في مرجع مكتوب: القرآن (أين تتظاهر كل مفاهيم هذه الديانة).

أكثر من ذلك، هذا الكتاب المقدس للمسلمين لا يحتوي فقط على مصطلحات قريبة جدا من مركزية الأفكار الدينية للمسيحية واليهودية ولكن هذا الكتاب باسم العقل له ردود عميقة لانتقادات ضد بعض الأفكار الرئيسية للإيمان اليهودي على الخصوص للشعب المختار، وضد المسيحية مهاجما في المقام الأول مفهوم التثليث العزيز على هيجل(13).

وهو إذن أمر بديهي لفيلسوف نسقي مثل هيجل، بأن الفكرة التي من أجلها يفترض بأن محمد (ص) كان قائدا عسكريا " Un chef militaire " لم تكن متأملة. في الواقع، في نص حيث يحلل هيجل العلاقة بين الفلسفة والدين يقول: "في مقابل

أسيادهم على سبيل المثال، موسى، محمد الشعوب أظهرت لهم الاعتراف بالاحترام"(14).

والحالة هذه، وبلا منازعة، هناك صعوبة أو بالأحرى تناقض في هذا المفهوم الهبجلي العلاقة فيما بين شرط وجود الجزيرة العربية كمرحلة طبيعية، وظهور "السيد الروحي" عند العرب.

في المقابل العرب هم البدو الوحيدين الذين يتناقضون إثر وصولهم عند تطور جو هري مع احتفاظهم بطبعهم، هذا القانون العام هو أساسي والذي يقتصر على القول بان قوى البدو "لا تصل إلى تطور وتربية جوهريان، لا ترتقي إلى الحضارة إلا بعد استقرارهم في السهول التي غزوها وحيث تفقد طباعهم الأصلية "(15).

هذا الارتباك أو هذا التناقض يبرز بطريقة عرضية، عندما نلاحظ بدو الجزيرة العربية الذين لا يشكلون في البداية إلا نقطة (16) التي تصبح العنصر الأساسي للدخول على الوجه التاريخي المركزي، للتعرف على الإمبراطورية الجرمانية - المسيحية في العالم.

بالنسبة إلى هيجل "أن الإسلام في الشرق وبالضبط هو حضر الأرضية ليس بالغائه كل وهمية الأشياء المحددة و الخيالية، و لكن بإعطائه للروح الحرية الذاتية التي تسمح لها بالمصالحة بين القلب والروح"(17).

بيد أن لو انحصرت في المهم، فيما يخص المفهوم الهيجلي الموجب للحركة الديالكتيكية التي أعطت ميلاد للحضارة الإسلامية، أستنتج بأن هيجل بقي وفيا لمفهومه المشار إليه مسبقا، وهو أن مغول آسيا الوسطى، يستسلمون "لهجوم ضد شعوب أخرى حيث يخضعهم المنتصرون ويندمجون معهم فيما بعد"(18) بيد أن تأثير الصحراء، كلحظة طبيعية لا تتحدد باشتراط المزاج الخارجي للعرب أنهم صنعوا "عالم الأبطال" « Monde des héros» ولكن يحدد أيضا وبطريقة عجيبة، مزاجهم الداخلي و الروحي.

هذا التأثير، يتجلى في مزاجهم الجوهري، هذا للمفهوم كشكل مسيطر الذي هو "الاعتراف بالحرية، بالاستقلالية الذاتية للشخص الفردي "(20).

هذا الاعتراف "كمفهوم مسيطر، يقول هيجل، نجده خاصة عند العرب"(21) بسبب، نوعية المرحلة الطبيعية، لأن العرب في صحرائهم (...) لم يعتمدوا إلا على شجاعتهم من أجل الدفاع على أنفسهم و على جمالهم، وعلى أحصنتهم

وسهامهم"<sup>22)</sup>. هذه الحرية الطبيعية الداخلية للشخص الفردي استمرت في الإسلام وميزت جوهريا السلوك "العنيف" و"المتعصب" للإسلام في مقابل المراكز المتحضرة" (...) الجزيرة العربية بلد الصحراء مملكة الحرية بدون حدود التي انبثق منها التعصب الذي لا يقاس "(23).

حقيقة أن العرب حسب هيجل، سيندمجون مع شعوب الدول المتحضرة التي غزوها "وعلي ضخامة الغزوات المحققة من طرف العرب المسلمين، هذا الطابع البدائي سيتلاشى ببطء (24) لكن هذا التطور، بالرغم من أنه معتبر، لا يغير قط من مقاومة هذه الحرية. بخلاف ذلك العربي، يتقدم، يتحضر" إلى درجة الامتزاج مع العالم الدنيوي، بدون التنازل أو التخلي عن الحرية الداخلية (25)، "إنه في مملكة هذه الحرية لأجمل مرحلة (26) للقصيدة الشرقية الإسلامية التي ولدت في تاريخ لاحق.

### 3- الضرورة الكلية للإمبراطورية الإسلامية حسب هيجل:

لقد رأينا أن الشرق الهيجلي، بصفته الوجه الأول للروح في التاريخ الكلي، يصل إلى ذروته في مصر من خلال عبور الروح إلى الغرب، السبب هو سقوط الشرق في فطرته. إننا لا نتأخر في هذا الوجه التاريخي الأول طالما أن الإسلام ليس في مكانه. إن ظهوره لن يبرز إلا فيما بعد أي في الوجه التاريخي الثالث، في التعرف على أن العالم الروماني ترك ساحة التاريخ الكلي، إذن يجب علينا البحث عن مكانة الإسلام في الوجه الرابع.

المشكلان اللذان يجب حلهما الآن هما: من جهة التعرف كيف تطور الوعي الكلي على طول هذه المرحلة التي تفصل سقوط العالم الشرقي عن ميلاد العالم الجرماني ومن جهة أخرى ما هي الشروط الديالكتيكية التي تفرض مجيء الإسلام.

كانعكاس ديالكتيكي للأساس الشرقي المحدد كوعي مباشر حيث هوية الروح تأخذ شكلها بطريقة جوهرية عامة أو مجردة، التي يكون فيها الفرد مغمور في مفهومه و يبقى بدون حق لذاته، الأساس الإغريقي على حسب هيجل هو "المعرفة" «le savoir » لهذا الروح الجوهري، بحكم كونه المحتوى الموجب " الفردية الأخلاقية الجميلة" (27). حسيا هو النظام الأخلاقي الديمقراطي الذي يحدد أساس

الحياة السياسية في اليونان ويتمثل كسلب للدولة البطريركية، الاستبدادية في الشرق.

لكن الأساس اليوناني يجب عليه هو أيضا الاختفاء بعد ما حقق محتواه، لكي يترك المكان لأساس عالى، حسب قوانين الضرورة التاريخية.

في الواقع بالرغم من أن الحرية الذاتية وجدت في العالم الإغريقي وهي ترتبط مباشرة بالواقعي، وبالتالي فإن هذه المملكة هي مملكة الانسجام الحقيقي، وهي أكثر الزهور فتنة وسحرا "الشخصية العامة المجردة، لم تكن قد وجدت بعد" (28). لكن فقط الأخلاق العفوية، المتلاشية التي يجب عليها الاختفاء لأن "الروح يجب عليها أن تشكل على هذه النوعية العامة للتجريد" (29).

هذا الذي يحقق أساس الروح الروماني، لكن لكي يصل إلى نهايته، يجب عليه أن يظهر كنفي مطلق للروح اليوناني: إن هذه العمومية المجردة ضرورية في تعاقب الحرية النهائية للروح إنها تظهر كسيطرة مخيفة للدولة في الفردية الحسية. في الواقع طالما كعمومية مجردة، الدولة الرومانية خضعت للفردية: "في روما، يقول هيجل، نحن نجد للأسف هذه العمومية الحرة، هذه الحرية المجردة التي تضع من جهة الدولة السياسية المجردة و القوة فوق الفردية المحسوسة، ومن جهة أخرى خلقت في مقابل هذه العمومية الشخصية، حرية الأنا في ذاته الذي هو ضروري في تميزه عن الفردية "فاردية" الفردية الفردية الفردية الفردية عن الفردية "كافرة عن الفردية" الأنا في ذاته الذي هو ضروري في تميزه عن الفردية "كافرة عن الفردية" الفردية ال

ضرورة هذا التدمير الذري للفردية الحسية لصالح الدولة المجردة، تعترض على حسب هيجل كشرط تمهيدي في ظهور الروح و الحرية المحسوسة العالية التى تأتى بها المسيحية:

"بالنسبة لنهاية الدولة يتمركز في تضحية الأفراد بحياتهم الأخلاقية، العالم مغمور بالحزن، وهذا من التلقائية الطبيعية للروح الذي توصل إلى إحساس النفس بالخطيئة. ولكن من هذا الإحساس وحده يستطيع إخراج الروح فوق الحسي، حرة، في المسبحية" (31).

هذا النص يبدو لي واضحا فيما يخص مفهوم أساس العالم التاريخي الرابع. بالرغم من أن هيجل يميز الديانة المسيحية التي كانت منذ عهد "قسطنطين الأكبر"، مذهب الدولة الرومانية كأساس روحى للإمبر اطورية الموالية. يشرح هيجل هذا

المفهوم بقوله أن تنصر الإمبراطورية الرومانية، في هاتين المرحلتين الغربيتين وخاصة الشرقية، تحكم بشكل خارجي ومجرد. كان يجب إذن ترقب شعب مسيحي جديد لاكتشاف هذا الدين في شرعيته والذي سيكون الشعب الجرماني.

ضمن أي شروط برزت الروح الجرمانية في العالم؟ و ما هو محتوى مبدئه؟ لقد رأيت بأن مبدأ الروم يعد كنهاية للكلية المجردة، التي تظهر فيها الإرادة العامة على شكل دولة مجردة في مقابل الفردية المحسوسة التي هي الضحية:

"الدولة، القوانين، الدسائير هي الأهداف و يجب على الفرد أن يكون في خدمتهم: إن هذا الأخير بذوب فيهم ولا يصل إلى نهايته الخاصة إلا في النهاية الكلية (...) الدولة الرومانية ليست هي الخاصة بالأفراد كما كان الحال في مدينة أثينا. الكلي يفرض على الأفراد عبوديته: تحت إمرته يجب عليهم الخضوع إلى ذواتهم، و لكن سينالون كليتهم الخاصة" (32) في حين أن هذه الكلية ضرورية في نظر الروح. إذن إذا كان الأساس الروماني هو تراجع بالقياس إلى الفردية فأنها تكون قد طمست، وهو أيضا مجهود، لأن الكلية هي شرط تمهيدي لتحول هذه الفردية كجوهر في العالم اليوناني إلى الفردية الكلية في العالم الألماني.

إنه إذن وحدة الفردية والكلية، الذاتية والموضوعية، من أجل الوصول إلى هنا يصبح واجبا على العالم أن ينقى أو يتطهر كلية. لهذا فتحقق هذه الوحدة يجب اعتباره كمقاومة للكلي وللفردي الذي ينتهي في إطار المصالحة الزمنية للمعارضة، مصالحة تعطى ميلاد للكلية في ذاتها و لذاتها.

إن تكامل نمو الروح الذي فيها ينتج ويتعرف هذا الأخير بتحققه كفكر وعالم راهن خاضع للشرائع.

في حين أنه لا يجب انتظار إلى أن يظهر العالم الجرماني في التاريخ الكلي على حسب نفس الشرائع الديالكتيكية التي حكمت ظهور كل واحدة من المبادئ السابقة، بنفس المخطط المدرك لروما أو أثينا.

في حين أن العالم الرابع بشرائعه الديالكتيكية، لأنه عالم الإنجاز: ليس لديه لا البداية السهلة، لا سقوط، ولا تعاقب. حقيقة أن عنصري هذا العالم تواجدت مند الآن في الإمبراطورية الرومانية لكن كان يجب تحضيرات طويلة ومقاومة داخلية صلبة لتحقيق هذه الوحدة.

إذا كان اليونان والرومان وجدا جاهزان لتحقيق مهمتهما بفعل الإرث التاريخي للشعب السابق، فإن الجرمان على العكس "بدءوا بالتوجه إلى الخارج، من أجل غمار العالم وإخضاع الدول القديمة داخليا.

بعد أن طور وبدأ علاقته بحضارة، بتكوين دولة، بتشريع أجنبي (...) عندما يصبحون أسيادا واشتمل تاريخهم فيما بعد للدخول في الذات، أعاد الكل للذات (...) العلاقة في الخارج لها طابعا آخر كتلك التي عند اليونان و الرومان (33). يقول هيجل: في الغرب يبدأ هذا التطور الطويل للتاريخ الكلي، الذي هو ضروري للتطهير في مقابل الروح الحسي، على عكس التطهير في مقابل الروح المجرد، مثلما تنتج في نفس الوقت في الشرق تكتمل بسرعة هذه الأخيرة، ليست بحاجة إلى تطور طويل ونجن نلاحظها تنمو بسرعة، وفجأة خلال النتصف الأول للقرن السابع في الفترة المحمدية (34).

في حين أن التطهير المجرد السلبي ليس صدفة، هي على العكس في المعنى القريب شرط ضروري للتعجيل بتطور الروح الجرماني "لهذا كان يجب أن تظهر في العالم لإدماج الكل" بمعنى آخر "بينما كان العالم الأوروبي من جهة يأخذ شكلا جديدا، وأن الشعوب تستقر من أجل ميلاد عالم الحقيقة الحرة منطورة من كل جانب يبدءون أعمالهم بتحديد كل شرط بطريقة مميزة، و متحولون في روح مرتبك الذي هو طبيعيا عام ومنظم. في حشد من الاحتمالات والذي يجب أن يكون مبدأ بسيط في تسلسل أكثر تعقيدا بينما الغرب يبدأ في التمركز للبقاء في الاحتمال، التعقيد والخصوصية، الاتجاه المعاكس يجب أن يظهر في العالم من أجل إدماج الكل، هذا ما يحدث في ثورة الشرق"(35).

أما فيما يخص طابع هذا الاتجاه المعاكس، إنها تظهر كعالم روحي محض، مجردا محضا الذي يتجه في مقابل العالم الواقعي المنفصل عن الله كنفي مطلق: "في مقابل هذه المملكة الزمنية، استقر بعالم آخر، فيما وراء ذلك مملكة مثقفة، فيما محتواها هي هذه الحقيقة لروحه، ولكن حقيقة غير محكمة أيضا و مغلقة في بربرية التصور "(36).

تصرفهم يوحي بمقاومة قاسية لم تنته إلا بتدمير الخصمين. لأن من أنقاض هذين المصطلحين للمعارضة ينشأ اضمحلال البربرية ويجد الروح شكله العالي والذي هو كليا جدير به، شكل الفكر العقلاني، للفكر الحر "(37).

هيجل يترجم المسيرة الميتافيزيقية للمسيحية المنحدرة من مواجهة للكاثوليكية وللإسلام.

وهكذا يتحدد الإسلام في التاريخ الكلي الهيجلي، إنه ليس قسما من هذا التاريخ إلا كسلبية ضرورية تتدخل كمعارضة لعنصر ضروري آخر التي من دونه لا يمكن إجراء المرور التاريخي للعالم مابين سقوط روما وميلاد العالم الجرماني. لهذا السبب، على حسب الديالكتيك الخاص بالعالم الجرماني، اللحظة الإسلامية لها مصوت قاطع الوجود، نظرا لمحتواه السلبي إنه يترك العالم الغريب للروح.

بشأن، أساس الروح الإسلامي، حسب هيجل، هي لامبالاة تامة في مقابل العالم الدنيوي إلى درجة أن لامبالاة كهذه تفسر بفعل أن العالم الدنيوي يبقى غريب عن الروح و لا يتوصل إلى الوعي لتنظيم عقلاني. إلى هذا المستوى من التحليل، أستطيع أن أتفهم ضرورة اللحظة الإسلامية في العالم الكلي.

بحث هيجل متماسك ولكن غير واضح بمعنى مبهم، طالما أنه يبقى مركز فقط على تحديدات ميتافيزيقية. في حين تبقى أمامه صعوبتين لحلهما: هذه الخاصة بظهور الإسلام منذ القدم بعد ظهور المسيحية من جهة، ومن جهة أخرى بشأن أن الإسلام تمكن من تأسيس نظام كلى، إذن هو حضارة واقعية.

الجواب الهيجلي لا يستطيع الانتظار، بالنسبة له، فعلا الإسلام أصبح" إمبر اطورية كلية "(38). لكن هذه الإمبر اطورية ليس لها قيمة بشكل أصلي حقيقي، هذا ما هو إلا تكرار سامي لإمبر اطورية شرعية على نحو تقريبي. لأن أساس الروح الإسلامي ليس إلا شكلا جديدا للروح الشرقي شكله النهائي.

"السمو الحدسي للواحد" (39) الشرقي. أما بالنسبة لظهوره المتأخر مقارنة مع المسيحية يقول هيجل: "حقيقة هذا العالم ولد فيما بعد المسيحية، لكن يجب عمل طويل لعدة قرون حتى يصبح هذا الأخير شكل لعطوف عالمي، وهذا العمل لم يكن منجز إلا انطلاقا من شارلمان. في المقابل أصبح الإسلام إمبر اطورية كلية بسبب تجرد أساسه: كنظام كلى، إذن هو متقدم أو سابق على المسيحية "(40).

بخلاف ذلك، ليس ميلاد أو الوجود في ذاته لأساس روحي جديد الذي يحسب للتاريخ الكلي، لكن تجسده في نظام راقي، نظام مطابق للحقيقة الجديدة للروح. هو ذاك، بدون شك، توضيح فعلى ورائع لـ "خديعة العقل". لكن بفضول، أنه خارج أوروبا

الغربية المسيحية بأن هذا العقل يظهر صارم بأعلى درجة وأن خديعته لا تعطى إلا أشكالا، كذلك القول بسلبية، لامعقولة. فضلا عن ذلك، فإن تحديد الضرورة و محبّوى العالم الإسلامي في التاريخ الفعلى تحصر أساسا في الأفكار التالية:

لأن تكون الهوية الروحية للروح في أن واحد بسيطة و محركة لسكان البلاد العربية. الإسلام ظهر في فلسفة التاريخ لهيجل كلحظة ضرورية وكلية، على الإطلاق إنما خارجي كاملا، إنه سلبي. إنها لحظة ليس لها تداخل خاص ولا مهمة بناءة، لكن بصفته كطور تمهيدي، هو فقط هدام يتدخل كعقوبة إلهية، كتجسد لغضب الروح توجه للقاء بعالم فعلي، مسيحي متصل بحقيقة الروح بالفعل، لكن لم تدخل بعد عالم الحقيقة من خلالها. والتي تبقى مغلقة ببربرية التصور، في التعسفية والخطأ دون تمكنها من التعرف على الحقيقة الفعلية والعقلانية الواعية للروح. هكذا، مهددة العالم الفعلي وتركه بخضع أو يستسلم لسيطرة الروح السلبي والاستبدادي "بدون كبح"، هذا الإسلام يحصره المسيحيون في "زاوية من الأرض" (14).

الروح، تضع العالم المسيحي للعصر الوسيط في مقابل مسؤولية أساسية و محددة: الترفع فوق جهلها، وعدم جدارتها و تصبح مؤهلة للإتحاد مع الحقيقة الروحية أو السقوط نهائيا تحت سيطرة السلبية، "الاتجاه المعاكس": هذا هو البرهان ذو الحدين الصعب الذي يواجه العالم المسيحي خلال ظهور الإسلام.

في فلسفة الدين عند هيجل، يتدخل هذا الظهور جنا إلى جنب مع"ديانة الأنوار" كتظاهرتين لإكمال أو إتمام الفكر المجرد الذي يثور ضد المحتوى المحسوس للمسيحية. بينما هذا الأخير ينطلق للتمكن من حوزة "محتوى صلب"، "الفكر المجرد يقول هيجل بأساس هويته يكون معاد لمحتوى الكنيسة، هذا المحتوى يكون محسوس، هو وحدة العام والخاص، إنه التثليث المقدس"(42).

في الفكر المجرد "يبطل هذا المحتوى فيما بعد وآخر نتيجة للانعكاس والموضوعية للهوية ذاتها بمعنى أن الله ليس إلا الكائن الأعلى، دون تحديد، لأن كل تحديد يجسد أبعد من ذلك للمعرفة التي لا تدرك إلا المحتوى المحسوس، الانعكاس المنجز معارض كذلك للكنيسة المسيحية (43). هذه المعارضة للفكر المجرد لمحتوى الكنيسة، تعين حسب هيجل، شكلان: المطلق حيث الحقيقة التي يقترحها الشكل الأول، الخاصة بالأنوار، هي وحدة فارغة: "من هذا الجانب لهذا الكائن الفارغ يقول هيجل،

وفي مقابله توجد نهاية تصبح حرة حيث القيمة مطلقة في ذاتها و التي هي مستقلة" وبالتالي هو شكل سلبي طالما أن الشيء محدد حسيا، لا الموضوع له نهاية خاصة: "هذا الموضوع هو موضوع مجرد، محتواه يمكن أن يكون متمكنا" (44).

أما بالنسبة للشكل الثاني الفكر المجرد يعارض محتوى التثايث المقدس، إنه شكل ديني الذي هو خاص بالإسلام "يختص بأن الموضوع مقارنة مع الوحدة إلى درجة أنه إذا امتد لا يوجد بالنسبة له ما يماثله، له خصوصية مؤكدة، لكن للتحديد تستغرق في الوحدة الروحية، الموضوع في هذه الحالة ليس لديه نهاية مميزة، ولا نهاية مطلقة وإنما هذه لا ترد إلا لهذه الواحدة التي لا تكون إلا له، ولا تكون كنهاية إلا إجلالا لله الواحد" (45).

مدركا إذن كلحظة سلبية خالصة في تاريخ الروح، كثورة عنيفة لهذا توجهه إلى عالم فعلي غير قادر على النهوض باتجاه حقيقة المسيحية، الأساس الإسلامي لا يجب أن يستمر في الزمن:هو ليس إلا مرحلة عابرة وسريعة، لحظة عقوبة في النهاية أين يجب على العالم الفعلي أن يبدأ ضروريا السير في الطريق مكلف بمهمة الإرادة الإلهية. هكذا فهيمنة الإسلام تبرز هدنة مفاجئة خارجية وبأعلى درجة تجر العديد من الانعكاسات. بخلاف ما يقال، ظهور العالم الإسلامي هو فعل محتمل، سلوك مؤقت من طرف الروح للإقرار بقصور العالم الفعلي، مثل العقوبة التي تعلن عنها الكنيسة للإقرار بخطايا مؤمنيها ليس إلا شكلا من الأشكال الأساسية للروح.

النقطة النهائية بالنسبة لهيجل هي حين يبدأ المسيحيون بالإحساس بالوعي في ذاته وينطلقون في مقاومة الشر، ضد "الاتجاه المعاكس"، ضد سيطرة عالم سلبي و فارغ من الله الذي ليس هو إلا شيئا آخر أن العالم يخضع لسيطرة الإسلام.

هذه المقاومة تظهر كبداية للتوفيق، الوحدة الواعية بين الروحي والبشري. إنه بالحروب الصليبية تبدأ هذه المصالحة، مع انطلاقة المسيحيين في الحرب ضد الإسلام ذلك من أجل تحرير الأماكن المقدسة، ضريح المسيح الذي سقط بين" أيدي الكفار "(46).

في الواقع، إنه في"المقاومة ضد الساسان، المسيحية" (47) تمكنت حسب هيجل من البرهنة على بداية التحرر من الخطايا و الذنوب.

صحيح طالما أنها كظاهرة تاريخية، الحروب الصليبية هي حروب مخيفة، غير معقولة وسلبية، إنها على الأقل ضرورية و إيجابية لذاتها بالقياس فقط مع عدم

معقوليتها، بأن المسيحية تعني أنه لا يجب "البحث بين الأموات على ما هو بين الأحياء" و"من واجب الإنسان أن يبحث في ذاته – عن هذا الذي هو من طابع روحي" (48). هذا يكون حسب هيجل" النتيجة المطلقة للحروب الصليبية، وانطلاقا من هذه اللحظة تبدأ مرحلة الوعى لذاته، للفعالية التلقائية "(49).

سقوط الإمبراطورية الإسلامية في التاريخ الكلي تتصادف وبالضبط مع الحروب الصليبية. من جهة أخرى هذا السقوط هو الشرط الجوهري لظهور الغرب المسيحي الحديث الشكل الحقيقي للوحدة الواعية و لله في الواقع. لكي أختم أستطيع أن أقول بأن أساس الإسلام في فلسفة التاريخ الهيجلية يعرض كلحظة أساسية كضرورة في تاريخ الروح، و لكن كسبب خارجي خالص.

كقاعدة له التجريد المطلق للشيء والفصل النهائي بينه و بين الموضوع. يظهر في التاريخ لكي يدمج الكل تحت سيطرة الواحد المجرد واللا مشروط، سيطرة تحتوي في ذاتها الوحدة المطلقة لمصطلح المعارضة ولكن بطريقة تعسفية ولا عقلانية - وحدة التي هي في حقيقتها ليست إلا الفصل المطلق.

في حين أن الشكل في ضرورته بالقياس مع الوحدة الواعية التي لا تبدأ إلا من هنا: الفصل يجب أن يكون مطلقاً لكي تدرك الروح طريقها العقلي للمصالحة وللوحدة الواعية محددة "كاتجاه معاكس"، سأبين كيف سيظهر أساس الإسلام في ساحة التاريخ الكلي حسب هيجل.

استنتجت بأن "الاتجاه المعاكس" كمفهوم فلسفي، ليس له كأصل على حسب اعتقادي إلا في المفهوم اللاهوتي المسيحي المستعمل في الغرب المسيحي لتحديد الإسلام.

### 4- التحقق الديالكتيكي للمبدأ الإسلامي:

التاريخ الكلي، بالنسبة لهيجل هو بصفة عامة تفسير لله في الزمان.

كروح خصوصية موجهة لمهمة روحية، حسب مخطط تصوره مسبقا، فالروح الإسلامي له ديالكتيك خاص. وكنتيجة منطقية راهنيته تجتاز ثلاث لحظات مشتركة لكل روح: الميلاد، الانتصار والسقوط. هذه اللحظات الثلاث موجهة في البحث الهيجلي حول الروح الإسلامي وتحققها. ربما هذا ينتج من الطابع العام

للتاريخ من هذا الشكل، للتعرف على سرعته، لأن "ثورة الشرق" على حسب هيجل تأفل بسرعة لأنها ليست بحاجة إلى تطور طويل.

في حين أستطيع، دون الإساءة إلى الرؤية الهيجلية، تقديم اللحظات الثلاث الأساسية للديالكتيك الإمبراطورية الإسلامية على الشكل التالى:

1 - الميلاد:La naissance الاختراق المتبادل بين العرب وأسسهم لا يفترض أية معرفة وتحضير، بل بالعكس، أساس بسيط يجد تطابقه في شعب يملك بساطة الروح، قبائل محرومة من كل حضارة، منعزلة في صحراءها، التي ببعض الاندفاعات المختلفة تجتمع فجأة تحت رئيس واحد " تتوجه كسيل مخرب على البلدان المتحضرة (50) إنهم يخضعون سكانهم أولا، و لكن فيما يعد يندمجون مع بعضهم البعض.

هذا هو التعاقب الذي يراه هبجل لهذه الحركة فيما يخص دخول العرب من خلال الأساس الإسلامي في التاريخ:" إنهم يرتمون أولا على سوريا ويغزون العاصمة دمشق 634 فيما بعد يمرون على دجلة والفرات يوجهون أسلحتهم ضد الفرس سينتصرون قريبا في الغرب، يغزون مصر شمال إفريقيا، اسبانيا ويغمرون جنوب فرنسا، لكن سيغلبون في تور على يد شارل مرتل عام 732. هكذا تمتد إلى العرب سيطرة العرب في الشرق يخضعون مثلما قلنا الفرس، سمرقند والجزء الجنوبي الغربي لآسيا الصغرى. والذي يدخل إلى الإسلام يتحصل على حقوق كاملة مساوية لحقوق المسلمين والدين لا يدخلون إلى الإسلام يخضعون للموت، إن العرب سيتعاملون بشدة أقل مع المنهزمين، أما بالنسبة للذين لا يرغبون الدخول في الإسلام، ما كان عليهم إلا دفع غرامة سنوية. الدويلات التي كانت تستسلم عليها أن الإسلام، ما كان عليهم إلا دفع غرامة سنوية. الدويلات التي كانت تستسلم عليها أن تقدم للمنتصرين العشر من ممتلكاتها (13) أشير فقط بأن المعلومات التي يطرحها هيحل هنا هي على وجه الاحتمال مستخلصة في مجملها من تاريخ Gibbon ولكن بنوع من الحرية (52).

2 - الانتصار: La victoire اللحظة الثانية في التعاقب الديالكتيكي في تحقق الأساس الإسلامي في التاريخ هو تحول العرب من شعب بربري إلى شعب متحضر. دخول العرب في الحضارة ليس كسبب في ذاته لمحتوى تاريخي ولكن الاتصال مع حضارات البلدان المهزومة من قبلهم. بالنسبة لهيجل هذه القوى من

العرب في الصحراء لم تصل إلى الحضارة إلا بعد استقرارهم في السهول التي غزوها والتي فيها فقدوا طابعهم الأصلي كبدائيين. "بنفس السرعة التي من خلالها تمكنوا من غزواتهم، فالفنون والعلوم أيضا وصلت عندهم إلى درجة عالية من التنوير (53) ازدهار الحضارة الإسلامية لا يقتصر فقط على الفن والعلم ولكن مس أيضا الحياة السياسية والثقافية "الإمبراطورية يقول هيجل تصل إلى أعلى بريقها تحت إمرة الخلفاء: المنصور وهارون الرشيد، مدن كبرى أقيمت في العديد من أجزاء الإمبراطورية حيث ازدهرت التجارة والصناعة، أجمل القصور شيدت، علماء الإمبراطورية يجتمعون في بلاط الخليفة، والساحة تلمع ليس بسبب لمعان علماء الإمبراطورية وإنما هي أيضا مرحلة مزهرة للقصيدة وكل العلوم الأخرى (54).

"في البداية يقول هيجل، الخلفاء ماز الوا يحتفظون بالطريقة البسيطة والطبيعية، خاصة عرب الصحراء (...) الذين تجاهلوا فوارق الثقافات، السذاجة التي لا تعرف اعتبارا ليست بحاجة إلى ثقافة" تطور أكيد إذن في جميع الميادين. لأنه بالنسبة لهيجل هذه الحضارة لم تكن فقط حضارة بسيطة محلية كتلك التي عند الصينيين أو الهنود لكن أكثر: "العرب يقول هيجل ذاعوا في العالم الشرقي والغربي (...) لقد وجدوا أنفسهم في وقت قصير أكثر تقدما من الغرب "(55).

2 - السقوط: La chute كاللحظتين السابقتين، لحظة نهاية الإمبراطورية الإسلامية قصيرة جدا في فلسفة التاريخ الهيجلية، لأن هذه الإمبراطورية بالنسبة له وصلت إلى نهايتها في النصف الأول من القرن التاسع عشر. هذه اللحظة ليست لديها أهمية تاريخية طالما أن العرب هم موجهون ليكونوا دعائم أو ركائز الأساس الإسلامي، انطلاقا من هذه اللحظة العنصر العربي لم يعد العنصر المسيطر في هذه الإمبراطورية. بالتالي لا هيمنة الفرس المسلمين و لا الأتراك يمكن اعتبارهما كجزء من الإمبراطورية الكلية للأساس الإسلامي حتى ولو أن هذه الشعوب أسست أمما إسلامية: "الإمبراطورية الكبرى للخلفاء لم تدم طويلا: لأنه ليس هناك شيء ثابت على أرض ما هو شمولي. الإمبراطورية العربية الكبرى ستسقط أطلالا: عروش انهارت على يد العبيد، السلاجقة والمغول: وإمبراطوريات جديدة شيدت (56).

بالنسبة لهيجل الإسلام "قد اختفى منذ أمد طويل من على ساحة التاريخ العالمي ودخل في هدوء الشرق ولامبالاته" (57). إن سبب سقوط الإمبر اطورية

الإسلامية، هو نفاذ مبدئها الذي يبدو كسقوط في اللا أخلاقية بعد خمود هذا التعصب الذي دفع العرب بالارتماء على هذا العالم: "التعصب يقول هيجل لم يبق في الأرواح أي مبدأ أخلاقي (...) الشرق ذاته بعد إن اختفت الحمية تدريجيا وقع في اللا أخلاقية "(58). يجب أن أشير هنا على أن هيجل استرجع إلى حسابه، لخاتمة مضادة مفهوم روسو Rousseau فيما يخص سقوط الإمبر اطورية العربية بعد تحضرها.

### الهوامش:

- (1) Hegel, La Raison dans l'histoire, trad. Papaioannou, Paris, Plon, 1965, p 183.
- (2) Ibid., 183.
- (3) Hegel, Leçons sur l'histoire de la philosophie, trad. Garniron, tome 5, p. 1018.
- (4) Hegel, Principes de la philosophie du droit, trad., Derathé, Paris, Vrin, 1975, § 360, p. 341.
- (5) Herder, Idées pour la philosophie de l'histoire de l'humanité, trad. Max Rouché, Paris, Aubier, 1962, p.647
- (6) Hegel, Principes de la philosophie du droit, trad. Derathé, Paris, Vrin, 1975, § 352, p. 338.
- (7) Hegel, La Raison dans l'Histoire, trad. Papaioannou, p 293.
- (8) Hegel, La Raison dans l'Histoire, trad. Papaioannou, p 280.
- (9) Hegel, La Raison dans l'Histoire, trad. Papaioannou, p 120.
- (10) Voir Hulin M, Hegel et l'Orient, Paris, Vrin, 1979, p 135.
- (11) Hegel. La Raison dans l'Histoire, trad. Papaioannou, p 228.
- (12) D'Hondt J. Hegel philosophe de l'histoire vivante. Paris, P.U.F, 1966, p 85.
- (13) Hegel connait bien le rejet islamique de l'idée de la trinité.
- (14) Hegel, Leçons sur l'histoire de la philosophie, trad., Gibelin, Tome2, p 200.
- (15) Hegel, La Raison dans l'Histoire, trad., Papaioannou, p 273.
- (16) Hegel, Esthétique, trad. Jankélévitch, tome2, p 306.
- (17) Ibid., p 306.
- (18) Hegel, La Raison dans l'Histoire, p 222.
- (19) Hegel, L'Esthétique, trad. Jankélévitch, Paris, Aubier, 1944, tome 3, p 151.
- (20) Ibid, tome 2, p 146.
- (21) Ibid, tome 2, p 146.
- (22) Ibid., tome 2, p 146.
- (23) Hegel, La Raison dans l'Histoire, trad., Papaioannou, Paris, Plon, 1965, p 272.
- (24) Ibid, tome 3, p 151.
- (25) Ibid, tome 2, p 146.
- (26) Ibid., tome 3, p 151.

- (27) Hegel, Principes de la philosophie du droit, trad. . Derathé, Paris, Vrin, 1975, p. 338.
- (28) Hegel, Leçons sur la philosophie de l'histoire, trad. Gibelin, Paris, Vrin, 3éme édition, 1979, p 215.
- (29) Ibid, p 215.
- (30) Ibid, p 215.
- (31) Ibid, p215.
- (32) Hegel, La Raison dans l'histoire, trad. Papaioannou, p. 289.
- (33) Hegel, Lecons sur la philosophie de l'histoire, trad. Gibelin, p.265.
- (34) Ibid, p. 274.
- (35) Ibid, p. 275.
- (35) Hegel, Leçons sur la philosophie du droit, trad. Derathé, §360, p. 341.
- (36) Hegel, La Raison dans l'histoire, trad. Papaipannou, p. 295.
- (37) Ibid., p 293.
- (38) Hegel, La Raison dans l'histoire, p. 293.
- (39) Ibid., p 293.
- (40) Hegel, Leçons sur la philosophie de l'histoire, trad. Gibelin, Paris, Vrin, 1979, p 304.
- (41) Hegel, Leçons sur la philosophie de la religion, trad. Gibelin, Paris, Vrin, 1954, tome 4 p 208.
- (41) Ibid, p 208.
- (42) Ibid, pp 208-209.
- (43) Ibid, p 209.
- (44) Ibid, p 302.
- (45) Ibid, p 278.
- (46) Ibid, p 303.
- (47) Ibid, p 303.
- (48) Hegel, La Raison dans l'histoire, p 225.
- (49) Hegel, Leçons sur la philosophie de l'histoire, trad. Gibelin p 276.
- (50) Gibbon, Histoire du déclin de la chute de l'empire romain, trad. Guizot, Paris, R Laffront, 1983, tome 2, p 499.
- (51) Hegel, Leçons sur la philosophie de l'histoire, trad., Gibelin p 277.
- (52) Ibid., p 277.
- (53) Hegel, Leçons sur l'histoire de la philosophie, trad. Garniron, Paris, Vrin, 1978, tome 5, p 1018.
- (54) Hegel, Leçons sur la philosophie de l'histoire, trad. Gibelin.
- (55) Ibid, p 278.
- (56) Ibid, p 278.

### هيجل في الفكر العربي المعاصر

د. أحمد عبد الحليم عطية (آداب القاهرة)

#### [1]

شغل هيجل باعتباره فيلسوف الحداثة اهتمام كبار الفلاسفة في القصر التشرين حيث كان مصدر من مصادر التيارات الفلسفية الكبري في النصف الثانى من هذا القرن كما نجد لدى مدرسة فرانكفورت هابرماس وماركيوز. وفلاسفة الهيرمينوطيقا جادامر وريكور اللذان حاولا قراءة فلسفته قراءة جديدة تتجاوز القراءات النقدية له التي نجدها لدى تيارات الفلسفة في القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين خاصة الوجودية والوضعية. مقابل ذلك تتعدد القراءات الغربية لفلسفته انطلاقاً من شروح الكسندر كوجيف وجان هيبوليت. وهو ما نجده في الثقافة والفكر العربي المعاصر.

نستطيع أن نحدد طبيعة وكيفية استقبال المفكرين العرب الفلاسفة الغربيين عن طريق معرفة المبررات والدوافع التى وجهتهم إلى أفكار معينة لدى كل مسنهم فترة تلقيهم لهؤلاء الفلاسفة وأهم القضايا التى توقفوا عندها من فلسفاتهم؛ كالشك لدى ديكارت، الذى طبقه طه حسين على الشعر الجاهلي زمن افتتاح الجامعة المصرية بحثاً عن تجديد مناهج الدراسة الأدبية أو حسس الصيرورة والوثبة الحيوية التى استلهمهما كل من ميشيل عفلق وزكى الأرسوزى في قولهما بالبعث العربي في خمسينيات القرن العشرين فترة ازدهار الفكر القومي في الشام أو القول بالحرية والالتزام عند سارتر مع المد الثوري وحركات التحرر الوطني والاستقلال والتحول الاشتراكي في الستينيات أو التفكيك والاختلاف عند دريدا في سياق تجاوز الأنظمة الشمولية والتحول عن مفاهيم الثورة القومية والاشتراكية العربية في التسعينات فماذا عن هيجل في الفكر العربي المعاصر؟

يبدو أنه محكوم على الفلاسفة كما يذكر رورتى، أن يجدوا هيجل فى انتظارهم – بصبر – فى نهاية أى طريق يسلكونه، والطرق متعددة التى سلكها المفكرون العرب إليه. لقد قرأ هيجل فى العربية ضمن وعلى ضدوء الفلسفات المعاصدة

فتعددت القراءات وتعددت صور هيجل في فكرنا وثقافتنا.

لقد شق هيجل طريقه للثقافة العربية مبكراً على مراحل متعددة وعبر توجهات متنوعة منذ بدايات القرن العشرين وربما قبله بقليل! (1). وتختلف كيفية استقبال هيجل في العربية عن غيره من الفلاسفة لخصوصية الفيلسوف، فقد جمع التراث الفلسفى السابق عليه وأسس للفلسفات المعاصرة له والتالية عليه عبر قراءات نقدية تأويلية تجاوزية ومن هنا فقد قرأ في العربية مثلما قرأ في تاريخ الفلسفة انطلاقاً من رؤى كثيرة ومختلفة. لقد تتاول المفكرون العرب المعاصرون هيجل مباشرة عبر ترجمات معظم أعماله عن الفرنسية والإنجليزية إلا القليل عن لغته الألمانية وعبر الدراسات الوافية حول فلسفته. من خلال قراءات متنوعة له نظر قد تكون قديمة مثل انطلاقاً من عمل محدد من أعماله أو قراءة له عبر وجهة نظر قد تكون قديمة مثل أرسطو أو حديثة مثل ماركيوز أو كيركجارد أو نيتشه أو هوسرل وهيدجر أو

صحيح أنه يمكننا التمييز بين عدة طرق في التعامل مع صاحب الفينومينولوجيا في الكتابات العربية الأولى هي طريقة العرض التحليلسي الوافي الشامل الذي يلم بكل فلسفته.

والطريقة الثانية هي القراءة والتأويل التي نجدها لدى غير واحد من الأساتذة العرب، ممن سنتناولهم في هذه الدراسة، الذين توقف كل منهم عند ناحية معينة من كتابات ال"فيلسوف". إضافة إلى مستوى ثالث مثلت فيه الهيجلية أفق لتفكير عدد من المفكرين العرب، أشير هنا على وجه الخصوص إلى عبدالله العروي. ويهمنا الطريقة الثانية التي قدم أصحابها قراءات معاصرة لفلسفة هيجل.

هناك من سعى لتقديم الفيلسوف اعتماداً على قراءة أحد أعماله قراءة خاصة مثلما نجد لدى شارل مالك، الذى قدم لنا هيجل كيركجاردياً من خلال رؤية نقدية لفلسفته باعتبارها حلولية زائفة. وهناك من قدم دراسة مقارنة بنية وبين أحد الفلاسفة المعاصرين مثلما فعل عبد السلام بنعبد العالى فى "هيجل ضد هيدجر" الذى انتصر للأخير مثلما حاول فتحى المسكينى قراءة هيجل انطلاقاً من هيدجر واضعاً إياه فى قلب إشكالية الفلسفة الراهنة بينما أخضعه نور الدين الشابى فى

سياق نقد نيتشه للحداثة. وهناك من انتصر له ضد تفسيرات شراحه متلما فعلت شادية درورى في كتابها "خفايا ما بعد الحداثة" أو من عمق قراءة هيبوليت له انطلاقاً من التحليل النفسى كما نجد في دراسة مصطفى زيور. ومن ماثل صاحب فينومينولوجيا الروح بصاحب الفينومينولوجيا بما هي علماً دقيقاً. وما يشغلنا نحن في هذه الدراسة الأسئلة التي طرحها المفكرون العرب على هيجل ليقرأوا من خلالها فلسفته? وماذا وجدوا لدى من يقترب ليشغل في فكرنا الحديث المكانة التسي شغلها أرسطو في فكرنا الإسلامي. وما هي الصور التي قرأ عبرها هيجل وما هي الصورة التي لم يتوقف عند الأساتذة العرب في تعاملهم مع فلسفته؟ وسوف نمهد لذلك بالتساؤل عن البدايات الأولى للتعرف على فلسفته؟ لكن علينا قبل ذلك أن نشير بإيجاز إلى مجموعة من الكتابات العربية حول هيجل التي تسعى إلى تقديم عرض تحليلي شامل لفلسفته.

#### [2]

ومن هذه الكتابات الرائدة ما قدمه زكريا إبراهيم تحت عنوان هيجل أو المثالية المطلقة، والذي يمثل الجزء الأول – ولم يصدر له جزء ثان – وهو كتاب يتناول تطور هيجل وأعماله ومصادر فلسفته خاصة ما يتعلق بالجدل وتم تخصيص بقية فصول العمل لعرض فينومينولوجيا الروح. يرجع زكريا إبراهيم إلى كتابات هيجل المختلفة وأهم شراحه الفرنسيين جارودي وكوجيف وهيبوليت وشاتليه هادفا كما يخبرنا أن ينطق هيجل بالعربية مثلما اراد هيجل أن تنطق الفلسفة بالألمانية. وقد علق مجاهد عبد المنعم على هذا العمل الذي رأى فيه – تطبيقاً للفينومينولوجيا على فلسفة هيجل – تحت عنوان "سوف يخرج هيجل من بين القوسين" (2).

وكتب عبد الفتاح الديدى عملاً هاماً تحت عنوان "فلسفة هيجل" عارضاً لموضوعات متعددة عن حياة هيجل وفلسفته، والحرية في فلسفة هيجل والمعرفة المطلقة، وظاهرة الفكر، وهذا العمل كما يذكر لنا رداً على سطوة الوضعية المنطقية، التي هاجمت الفلسفة وصار لها كلمة مسموعة في مصر بعد دعوة زكى نجيب محمود، واكتفى ببيان أن نزعات العداء للميتافيزيقا ظهرت منذ ظهرت الفلسفة نفسها وفي مصر منذ سنوات اتجهت نزعات وقتية عارضة إلى مناصبة

الميتافيزيقا العداء على أساس أنها شارفت النهاية فى العالم بأسره. وهو يعتبر كتابه عودة للهيجلية التى تعنى الانتصار للميتافيزيقا، فالاهتمام بهيجل ذو دلالة كبيرة، ودلالته كما يخبرنا أن مقاييس الصدق لدى الإنسان لا يمكن أن يتلقى بالمنظور الجزئى (أى الموقف التجريبي الوضعي المنطقي) لذا تعود الهيجليسة لترفع إلى الناس مستويات الحقيقة ومقاييس الصدق لترفع عين الإنسان بعيداً عن الأفق المحيط به في عالمه الصغير المحيط به.

وقدم عبد الرحمن بدوى عدة أعمال عن هيجل أولها "حياة هيجل" يتناول فيه حياته وسيرته الفكرية. و"فلسفة القانون والسياسة عند هيجل" و"فلسفة الفن والجمال عند هيجل" بيروت 1996.

وأسهم مجاهد عبد المنعم مجاهد إسهامات متعددة في تقديم فلسفة هيجل فيي الثقافة العربية تأليفاً وترجمة، هي: ثورة الجدل الهيجلي 1969 هيجلل يتحصين خلف قلاع الحرية 1970 هل كان هيجل ماركسياً 1970 ليس بالمثالية يحيا هيجل 1970 سوف يخرج هيجل من بين القوسين 1971، هيجل بين الشعب والتاريخ 1974 وصدرت جميعاً في كتابه هيجل قلعة الحرية. مجاهد عبد المنعم مجاهد: هيجل قلعة الحرية راجع دراسة موفق محادين عن هيجل في كتابات مجاهد عبد المنعم ضمن أعمال ندوة فكر وشعر، جامعة الزقازيق أول مايو 2007.

وتناول حناديب فلسفة هيجل في دراسة مقارنة كانت في الأصل بحثاً لنيل دبلوم الدراسات العليا من الجامعة اللبنانية، تحت عنوان "هيجل وفويرباخ" في أربعة أقسام الأول فويرباخ ضرورة تغيير في بابين: مبدأ الهوية في الديالكتيك الهيجلي، مواجهة الحلول المجتزاة في فلسفة هيجل والقسم الثاني فويرباخ والمنطق الهيجلي والثالث فويرباخ العاطفة هي الماهية الإنسانية للدين والرابع فلسفة المستقبل (6).

اختار محمود شريح "تصور هيجل للعلاقة الجدلية بين شكل القصيدة ومضمونها والنقد الماركسي لها" موضوعاً لبحثه بالجامعة الأمريكية ببيروت ونشرها بدار الجامعة للنشر 1987 وهو يقص علينا في أحد مؤلفاته صورة من صور تعرف المثقفين العرب على هيجل توضيح كيفية تعاملهم مع فلسفته. دعونا نستمع إليه يقول: ثم أنى ترجمتها إلى العربية ونشرتها في صحيفة النهار البيروتية

فى أجزاء متتابعة هى فصول الرسالة [1985/8/1]، 1985/9/11، 1985/12/5 قبل أن تصدر فى كتاب مستقل [بيروت: دار الجامعة للنشر، 1987]<sup>(7)</sup>.

وقدم بالإضافة إلى ذلك عرضاً مختصراً لمؤلف هيجل فينومينولوجيا الروح وملحق به عرض بآراء هيجل وتطور الفلسفي (8).

وقد تناول الباحث يوسف سلامه "مفهوم السلب عند هيجل" في دراسة نشرها بالقاهرة 2001 وهي جزء من رسالة دكتوراه حول السلب واليوتوبيا عند هيجل وماركيوز.

وعرض الدكتور بديع الكسم "فلسفة هيجل" اعتماداً على ولترستيس ونشر عمله بعد وفاته في العدد العاشر من مجلة الجمعية الفلسفية المصرية، القاهرة 2001.

ونشر وائل غالى شكرى دراسته "نهاية الفلسفة دراسـة فـى فكـر هيجـل "بالقاهرة 2002 وهى فى الأصل رسالة دكتوراه قدمها إلى جامعة باريس بـانتيون تحت إشراف برنار بورجوا. ويحدد لنا موضوعها وهو الفيلسوف الألماني هيجـل إجابة عن سؤال: كيف أتم هيجل الفلسفة النقدية منذ أفلاطون؟ يقـول لا شـك أن هيجل قد أراد لنفسه أن يصبح فيلسوف الحداثة لكنه رأى فـى عصـره إمكانـات الارتقاء بالفلسفة من محبة الحكمة إلى المعرفة الحقيقية (9).

ويواصل هذا الاتجاه الباحث الموريتانى يعقوب ولد القاسم فى بحثه "الحداثة فى فلسفة هيجل" يقول: فلسفة هيجل إذن، فلسفة تريد لنفسها أن تكون فلسفة للحداثـة بـل إنها ترى أن السبيل الوحيد الذى تستطيع به أن تتمكن من ذاتها هو وعيها للحداثـة، ولذلك فإن الهدف من هذه الدراسة هو معالجة الإشكالية التالية: إلـى أى حـد وعـى هيجل بالحداثة وكيف عبر عنها فى فلسفته؟ ولما كانت الذاتية هى المبدأ الذى يؤسس الأزمنة الحديثة "ويشكل نقطة الفصل الحاسمة والرئيسية التى تجسد اختلاف الأزمنـة الحديثة عن العصور القديمة"، وبما أن الذاتية قد بلغت مع هيجل أقصى حد يمكنها أن تبلغه، (فقد اكتمات ميتافيزيقا الذاتية فى شكل العلم المطلق الذى أسسه هيجل".

وقد تناول رمضان بسطاويسي فلسفة هيجل الجمالية بالدراسة الدقيقة في رسالة للدكتوراه وصدرت تحت عنوان جماليات الفنون عند هيجل القاهرة 1998.

وكتب محمد عثمان عن "المجتمع المدنى عند هيجل" القاهرة 2002 كما

كتب كتاباً ثانياً عن فلسفته في الدين مقارنة مع كانط في دراسته المعقول واللامعقول في الأديان بين العقلانية النقدية والعقلانية المنحازة 2007. هذا غير الكتابات المتنوعة التي تناول أحد موضوعات هيجل ضمن كتب تتناول الأخلاق أو فلسفة التاريخ، والسياسة وعلم الجمال.

### [3]

يمثل العام 1970، مرحلة هامة في الدراسات الهيجلية العربية، خاصة في مصر. ورغم حضور فلسفة هيجل قبل وبعد هذا التاريخ في العربية إلا أن هذا العام شهد ما يشبه الطفرة في الاهتمام به في ذكرى ميلاده المنوية الثانية، بظهور مجموعة من الدراسات عنه مثل الدراسة المتميزة لزكريا إبراهيم عن "هيجل أو المثالية المطلقة" وكتاب عبد الفتاح الديدي "فلسفة هيجل" والترجمة المتميزة لفؤاد زكريا لكتاب هربرت ماركيوز عنه "العقل والثورة: هيجل ونشأة النظرية الاجتماعية "(11) ومجموعة دراسات كتبها حسن حنفي (12)، عن الكتاب الأخير في مجلة الكاتب القاهرية وعن "هيجل والفكر المعاصر" و"هيجل وحياتنا المعاصرة" و"محاضرات في فلسفة الدين لهيجل" في مجلة تراث الإنسانية، إضافة إلى عدد متفرد من مجلة الفكر المعاصر، خاص عن هيجل (13). وكذلك مافات حول الفيلسوف في مجلتي الهلال والطليعة القاهريتان. وكان قد صدر قبلها بقليل عمل المام عن "المنهج الجدلي عند هيجل" وواكبها مجموعة دراسات قدمها مجاهد عبد المنعم مجاهد نشرت بعد ذلك تحت عنوان "هيجل قلعة الحرية".

وقبل هذا التاريخ 1970 توجد اهتمامات بارزة خاصة في القاهرة وبيسروت نتيجة المقالات التي نشرت في الصحف الثقافية من جهة والترجمات المبكرة في أوائل القرن العشرين، ونشأة الجامعات العربية الحديثة وعسودة مبعوثيها مسن الخارج، وبعد هذا التاريخ نجد الاهتمام بهيجل ضمن الدراسات الفلسفية في تسونس والمغرب وقد نشر محمد فتحي الشنيطي قبل هذا التاريخ عرضاً لظاهريات الفكسر الهيجلي في العدد التاسع، المجلد الثاني من سلسلة تراث الإنسانية القاهرة 1964 وأسهم زكريا إبراهيم بدراسات متعددة حول: "الظاهر والباطن في فلسفة هيجل" وأفسفة الفن عند هيجل" وفلسفة السياسة عند هيجل" 1966 وتعقيباً على المسنهج

الجدلى عند هيجل "كما كتب على أدهم عن فلسفة التاريخ لهيجل".

[4]

وأول إشارة تقابلنا حول هيجل نجدها لدى مبعوث الجامعة الأهليسة بمصر الدكتور على العنانى، الذى يعد الهيجلي المبكر في فكرنا المعاصر وأن كان سافر إلى ألمانيا لدراسة الأداب واللغات الشرقية ببرلين وحصل على الدكتوراه 1917 لم يعد مباشرة للعمل بالجامعة المصرية، حيث قضى زمنا بالقسطنطينية واتصل بالأتراك ويظهر، كما تخبرنا الوثائق أنه كان يعمل ما بين ألمانيا وتركيا. عاد إلى الجامعة 1921 أعيد تعينه وبقى بها حتى 1925 حين انتقلت إلى وزارة المعارف العمومية، حيث تحول للتدريس بدار العلوم (14). فقد وصل خطاب الدكتور سخاو، الذى كان يباشر شئون الإرسالية المصرية في ألمانيا فيه ثناء على العناني وتقدير طيب للدرجة العلمية التي وصل إليها وتوصية بالاستفادة من معارفه. ونعرف مما كتبه رفعت السعيد في "تاريخ الحركات الاشتراكية" ومن كتاب كمال عبد اللطيف عن "سلامة موسى وإشكالية النهضة" أنه أول من أدخل الهيجلية إلى العربية و أنه أيضاً من مؤسسي الحزب الاشتراكي في مصر مع محمد عبد الله عنان وحسن العرابي وسلامه موسى (19).

أن ما يهمنا في هذا السياق الإشارة التي أوردها رفعت السعيد من أن العناني هو أول من أدخل الفلسفة الهيجلية إلى العربية، إلا أن المؤسف أننا حتى الآن، لم نعثر على كتاب العناني الأساسي في الفلسفة حتى نتبين صورة هيجل كما تحددت في كتاباته (16).

وإذا جاز لنا أن نستنج من هذه العبارات القليلة المفردة أنه درس فى ألمانيا، وعمل بالسياسة وسط دول المحور، وأسس الحزب الاشتراكى وأدخل فلسفة هيجل إلى العربية فهل يجوز فى ظل غياب كتاباته أن نتوقع منه فهما ماركسياً لهيجل مثلما سنرى فى فترة الستينيات وما بعدها لدى عدد غير قليل من الكتاب العرب ربما أهمهم الياس مرقص.

ونستطيع أن نجد مجموعة من الدراسات يحتويها العدد الخاص من مجلة

الفكر المعاصر تتناول هيجل من خلال الماركسية فقد ترجم كل من حسين اللبودى وعبد السلام رضوان دراسة ث.أ.اويزرمان "هيجل وماركس والفلسفة البرجوازية المعاصرة. كما كتب أديب ديمترى عن قراءة لينين لهيجل وتناول فــؤاد مرســى مفهوم "الدولة عن هيجل". ويمكن أن نضيف إلى هذه الأعمال كتاب فريال خليفــة عن نقاد هيجل في القرن التاسع عشر، "الهيجليون الشباب" وكيركجارد وماركس.

وفى هذا السياق ترجم للعربية كتاب فرانسوا شاتليه عن "هيجل" ضمن منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومى السورية على أساس أن معرفة هيجل كما يفهمه فيلسوف ماركسى هو شاتليه ضرورى لفهم أصول الفكر الاشتراكى التاريخية فهما دقيقاً. وتوضح هذه العبارة القصيرة أن الاتجاه إلى هيجل بترجمة كتاب شاتليه مسألة ذات طبيعة عملية تتفق والتوجه الاشتراكى للقائمين على أمر هذه الترجمة التى تمت فى دمشق 1976 بينما تظهر القراءة الماركسية العربية العربية العميقة لهيجل فيما قدم به الياس مرقص كتاب جارودى "فكر هيجل" (17).

يؤكد مرقص في قراءته، على مادية هيجل ضد التفسيرات الماركسية الحرفية التي تشوه فلسفته بوصفه بالمثالية، يقول أن هيجل هو المادى وأصحابنا "الماديون الماركسيون" هم مثاليون مثالية لا رحمة فيها ولا شفقة وهو ما يتضح في "الدفائر الفلسفية"، هيجل هو المادى، وخلفاء بوجدانوف العرب وأقرانهم في أوربا وعلى امتداد العالم الثالث هم مثاليون ذاتيون. يؤكد إلياس مرقص على وجود نقطة مشتركة يلتقى عندها هيجل وماركس وانجلز ولينين تضعهم في صف واحد يقصد الجدل. ويوجه النقد إلى التوسير في مواضع متعددة من مقدمته، لأنه يقطع الماركسية عن فويرباخ نافيا ماديته وعن هيجل نافياً جدليته. وفي هذا السياق يؤكد على أهمية كتاب جارودي عن "فكر هيجل"، الذي ركز على الوجه التاريخي، على أهمية كتاب جارودي عن "فكر هيجل"، الذي ركز على الوجه التاريخي، الاجتماعي، السياسي في موضوعه دون أن يهمل الوجه المعرفة الجبار، والذي رأى بحق (ص12). والذي يشير إلى هيجل الذي أقام جدل المعرفة الجبار، والذي رأى بحق أن طريق المعرفة، المعرفة النظرية العلمية الفلسفية هو من البسيط إلى المركب، من المفاهيم البسيطة إلى بناء لوحة العياني الحية. (ص29).

وهناك أيضاً خطوط صورة لهيجل أرسطي نجدها في ثنايا الفصل الذي

خصصه صاحبا "قصة الفلسفة الحديثة" الصادر في القاهرة 1936. الذي يشرحا، هيجل عبر ثقافتهما العربية الكلامية والفلسفية الأرسطية فـــ "المطلق في اصطلاح هيجل وأمثاله هو الذي يعبر عنه علماء الكلام بواجب الوجود وهو الله تعالى" (ص361). و"عمل الفلسفة هو أن تتبع الفكر في تطوره وانتقاله من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، وأن تعيد في إدراك الإنسان تلك المراحل التي سلكها "المطلق"، أو أن شئت فقل سلكتها الحقيقة، أو أن أردت عبارة أوضح فقل "الله" ص370.

فإن بإمكاننا أن نجد في الكتابات العربية التالية عنه صور متعددة حيث تبين ملامح هيجل في الفكر العربي المعاصر في على النحو التالى.

# هيجل أرسطياً (19)

علينا منذ البداية أن نعطى مساحة واسعة من الدراسة للجهد الكبير الذى بذله إمام عبد الفتاح إمام فى مجال الدراسات الهيجلية العربية حيث ترجم الكثير من النصوص الفلسفية لصاحب الفينومينولوجيا وكذا العديد من الدراسات حول فلسفته. بالإضافة إلى دراساته المتنوعة عنه.

ويبقى كتابه "المنهج الجدلى عند هيجل" أول خطوة جدية خطاها الباحثون الأكاديميون عندنا فى مضمار "الدراسات الهيجلية"، كما كتب زكريا إبسراهيم في تحليله النقدى لهذا العمل<sup>(20)</sup>. ويمكننا أن نجد فى بعض مقدمات كتبه إشارات موحية عن علاقته بالهيجلية والتى نجدها بصورة مفصلة فى كتاب "تجربتى مسع هيجل" (21) وهى محاضرة كان ألقاها بالجمعية الفلسفية المصرية ونشرت أو لا في مجلة أوراق فلسفية وهى توضح أثر هيجل فى واحد من أهم المتخصصين العرب فى فلسفته وأن كنا لا نعدم إشارات واضحة الدلالة عن كيفية تعامل امام عبد الفتاح مع الفيلسوف خاصة فى مقدمة ترجمته "معجم المصطلحات الهيجلية".

ويشير امام فى " تجربتى مع هيجل: فيها إلى الصعوبات التى واجهته يقول: "لم تكن صعوبة الفهم راجعة إلى وعورة النصوص الهيجلية وحدها، ولا إلى اللغات التى كنت أقرأ بها فحسب. وإنما كانت تعود أساساً إلى عامل لم أتبينه بوضوح إلا بعد فترة طويلة، وهو أننى أقدمت على قراءة هذا الفيلسوف بعقلية

أرسطية، بمعنى أننى كنت أفهم جميع المصطلحات الفلسفية التى استخدمها هيجل على نحو ما فهمها المعلم الأول. ولم أدرك وقتها أن هيجل نحت لنفسه مصطلحات جديدة من ناحية وحور فى معانى المصطلحات القديمة لتناسب أغراضه الفلسفية من ناحية أخرى" (تجربتى، ص24) ويدلل على ذلك ببعض الأمثلة مثل مصطلح Begriff وغيرها.

يخبرنا إمام عبد الفتاح كما هو واضح في الفقرة السابقة بفهمه الأرسطي الهيجل، وتلك حقيقة، فقد قدم لنا هيجل أرسطياً، وأن كنا نفهم من السنص الذي أوردناه أن فهمه الأرسطي لهيجل كان في بدايات دراسته له، إلا أن أرسطية هيجل في كتابات الدكتور إمام لازالت سارية المفعول، وهو ما يتضح في أعماله التسي قدمها وجهوده التي لا تنكر في تقديم هيجل للعربية. وقد أشرت في رسالتي للدكتوراه عن فلسفة فويرباخ التي كان إمام أحد أعضاء لجنة الحكم فيها، إلى هذه الحقيقة بقولي: "فهم العرب هيجل عبر أرسطو" وإمام هو أهم هؤلاء، كنت أقصده دون إشارة إلى أسمه. قلت: "إن الصعوبة في نقل فكر فويرباخ [إلى العربية] ترجع في الأساس إلى نقل مصطلحاته إلى حضارة ماز الست تحيا على مصطلحات أرسطو، وتفهم الوجود والماهية والجوهر والطبيعة والإحساس والإنسان في إطار المصطلح القديم، بينما مصطلحات فويرباخ تنطلق من الفلسفة الهيجلية والمثالية المصطلح القديم، بينما مصطلحات فويرباخ تنطلق من الفلسفة الهيجلية والمثالية عامة وتختلف عنها في نفس الوقت (22).

كتب إمام عبد الفتاح في كتابه "تطور الجدل بعد هيجل" بما يؤكد فهمنا السابق حين يشير إلى قصته مع الجدل، حين بدأ في إعداد خطة لدراسة هذا الموضوع في بحث لدرجة الماجستير، وكان عنوانه "منطق الجدل"، وكان من الطبيعي أن يقترح عليه أساتنته تحديد الموضوع في فترة معنية أو لدى فيلسوف محدد ومن هنا كان اختياره البحث في "المنهج الجدلي عند هيجل".

إلا أن الإصرار على تحقيق رغبته الأولى – ولاحظ أن فهمه الأولى لهيجل الذى رافق هذه الرغبة، أرسطى الطابع – جعله – كما يقول – يلتف حول الموضوع ليبحث كما حدد لنفسه وفق الخطة الأولى، كما يظهر فى قوله "لكن الرغبة القديمة مازالت تعتمل فى نفسى وتضغط فى الحاج متدارك عنيد حتى

تحايلت فى ذلك البحث لدراسة الجدل عند القدماء، فمهدت للجدل الهيجلى بدراسة مطولة لمصادره عند زينون وجورجياس وسقراط وأفلاطون وأرسطو ثم عرضت لاسبينوزا وكانط وفشته وشيلنج من فلاسفة العصر الحديث وبعد هذه الدراسة وقفت وقفة طويلة عند الجدل الهيجلى استغرقت البحث كله" (ص14).

يظهر فهم إمام الأرسطى لهيجل فى شكلين فى عمله الذى نحسن بصدده، الأول فى تقسيمه وتبويبه وطريقة التناول والثانى فى فهام المصطلحات وفى مقدمتها مصطلح الجدل نفسه الذى يدافع عن كونه المنطق. فالمنهج الجدلى هو المنطق نفسه، وليس صورة طبقها هيجل فى المنطق الكلى. يعدد إمام أقسام فلسفة هيجل الثلاثة: المنطق أو علم الفكرة الشاملة فى ذاتها لذاتها وفلسفة الطبيعة أو علم الفكرة الشاملة فى الآخر، فلسفة الروح أو علم الفكرة الشاملة وقد عادت من الآخر إلى نفسها. وهذه الجوانب ليست إلا تحديدات لفكرة واحدة أو لنسق العقل الذى يفض نفسه فى صور مختلفة. ويستشهد بفقرات من الظاهريات، وفلسفة الحق والموسوعة ليوضح أن المنطق هو العلم، الذى يعرض المنهج، موضحاً أن جميع المبادئ والأسس والقواعد التى تحدد سير المنهج الجدلى هى نفسها دروس رئيسية فى المنطق.

وإذا كان الباب الأول تمهيدى يتناول مصادر الجدل، فان الباب الثانى اشعاب الطريق" يتكون من فصلين أولهما عن المنهج الجدلى ونظرية المعرفة يوضح فيه أن طبيعة المنهج الجدلى إنما توجد إذا ما حللنا طبيعة العقل، وطبيعة العقل هى الفكر. والفكر عبارة عن مجموعة من التصورات، وهى على أنواع: أدناها التصورات الحسية وأعلاها التصورات العقلية الخالصة أو المقولات. ويتناول في الفصل الثانى المقولات.

ويتكون الباب الثالث "طريق الجدل" من ثلاثة فصول هى: الوجود والماهية والفكرة الشاملة، يعرض للوجود خلال مقولات: الكم الكيف، الدرجة ويتناول فى الكيف: الوجود الخالص، العدم، الصيرورة والوجود المتعين والوجود للذات وفى الكم: الكم الخالص، الكمية، الدرجة ثم القدر ونفس الشئ حين يتناول الماهية باعتبارها أساساً للوجود ثم الفصل الثالث الفكرة الشاملة وهناك باباً رابعاً فى

فصلين، الأول الجدل الماركسي والثاني عسن المنطق الهيجلي بين أنصاره وخصومه (23). يتضح لنا من العرض السابق ذلك الانطباع، الذي يستشعره القارئ وهو أن التعامل مع الجدل يتم من الخارج بطريقة ثابتة حيث تكاد تكون المقولات منفصلة ولا نجد هذه الحركة الداخلية للجدل بسلبه وتناقضاته وانتقالاته وتحولاته، نحن هنا إزاء منطق صورى وليس جدل.

يتناول إمام المقولات في كتابه وكأنما هي مجموعة من عارضات الأزياء اللائي تتابع الواحدة منهن بعد الأخرى! في الوقت الذي نتوقع منه أن تكون تحليلاً نقدياً لمشكلة "المنطق والوجود". فمن الخطأ الجسيم للباحث الذي يتصدى لدراسة "الجدل الهيجلي" أن يحيل "الديالكتيك" الماثل في الطبيعة، والفكر والوجود إلى مجرد "تحليل منطقي صرف للعقل الخالص"؟ (24). ويطرح مجاهد عبد المنعم مجموعة من التساؤلات في نفس السياق الذي نحن بصدده في تحليله لعمل إمام عبد الفتاح يقول: "أن مجرد العرض كما هو وارد في البحث يوحي بأن هيجل إنما يشتغل في الفراغ، وأنه ليس مهموماً بعصره. أن المؤلف أنساق مع العرض الأكاديمي المحض ونسي أن يربط هذا العرض بهذه الهموم الهيجلية. هل الجدل حقاً بهذه الصورة المثالية التي رسمها المؤلف من أنه الفكر وهو يفض نفسه أو هو حوار الفكر مع نفسه، هل كان هيجل جدلياً وهو يتناول الجدل، والأهم هل كان هيجل جدلياً وهو يتناول الجدل، والأهم هل كان المؤلف من أنه المنطق الصوري وليس منها أرسطو وليس هيجل.

ويواصل إمام في بحثه التالى دراسة "تطور الجدل بعد هيجل" الذي ينقسم الى ثلاثة أقسام رئيسية أو ثلاثة كتب كبرى على النحو التالى: دراسة جدل الفكسر الكتاب الأول الذي يحاول أن يتتبع مسار الجدل في ميدان العقل الخالص، وهو مسايتجلى لدى الفليسوف الفرنسي اوكتاف هاملان (1851–1907) وينتقل في الثاني "جدل الطبيعة" من الفكر الخالص للطبيعة في فقرات ثلاث الأولسي تأكيس جسدل الطبيعة عند انجلز والماركسيين المعاصرين والثانية عند من ينفون وجسود جسدل للطبيعة خاصة سارتر وجان هيبوليت والثالثة يتناول فيها جدل الطبيعة القائم على المفاهيم العلمية كما يتجلى عند جاستون باشلار. ويعرض في الكتاب الثالث جسدل

الإنسان، جدل الذاتية أو العواطف عند كيركجارد ثم جدل الإنسان من الخارج عند ماركس. ويتنهى بمحاولة سارتر للجمع بين الوجودية والماركسية في "نقد العقل الجدلي" (26) وهو عمل يتضح من بنيته أنه استمرار لعمله الأول وتحقيق لرغبته الأولى.

ويظهر اهتمام أمام بهيجل ويتأكد في أولى ترجماته وهو "فلسفة هيجل" الذي ألفه ولترستيس، ويتكون الكتاب في طبعته الثانية 1984 من مجلدين الأول منهما يتشابه في تقسيمه وتبويبه مع كتاب إمام المنهج الجدلى عند هيجل مما يجعلنا نرجح أنه مصدر الفهم الأرسطى الذي صبغ عمل إمام عبد الفتاح (27).

والهام في الجهد الذي قدمه إمام عبد الفتاح هو ترجماته المتعددة لنصوص هيجل الأساسية مثل: "محاضرات في فلسفة التاريخ"، "تاريخ الفلسفة"، "موسوعة العلوم الفلسفية"، و"أصول فلسفة الحق" والجزء الأول من ظاهريات الروح. ويقدم هذه الترجمات بمقدمات مستفيضة تلقى أضواء تعرف بالعمل ومكانته في فلسفة هيجل مع بعض الملاحظات حوله. فهو على سيبل المثال في مقدمة ترجمت "محاضرات في فلسفة التاريخ" يشير إلى ثلاث أفكار رئيسية تكشف عنها فلسفة التاريخ الهيجلية، كما تكشف عنها جوانب فلسفته الأخرى، وتبين لنا مدى أخطائنا النظرية من ناحية وحاجتنا إلى دراسة هيجل بعمق من ناحية أخرى (82). ويتساول في الفقرة الثانية عصر هيجل: فكلا منا ابن عصره، كذلك الفلسفة هي عصرها ملخصاً في الفكر. ويتوقف في الفقرة ثالثاً لتقديم دراسة لفلسفة التاريخ موضحاً أن "محاضرات في فلسفة التاريخ" هي أسهل مدخل للفلسفة الهيجلية موضحاً طرق الكتابة التاريخية معرفاً بها ثم يسوق بعض الاعتراضات التي يمكن إثارتها مثلما فعل وولش Walsh في كتابه مدخل لفلسفة التاريخ (29).

ويعرض فى تمهيده لترجمة كتاب "هيجل تاريخ الفلسفة" لطريقة تاريخ الآراء والأفكار، ليصل إلى تاريخ الفلسفة قبل هيجل مباشرة مثل كتاب يعقوب باركر التاريخ النقدى للفلسفة وكتاب ديترشى تدمان "الفلسفة النظرية"، والذى أتمه جوتكيب تتمان متأثراً بمقال راينهولد "حول فكرة تاريخ الفلسفة" ثم يعرض فى فقرة رابعة هيجل من منظور جديد. حيث يتناول المحاضرات وتقسيم هيجل لتاريخ

الفلسفة، وموقفه من الآراء التي شاعت عن هذا التاريخ والنتائج المترتبة على تصور هيجل لتاريخ الفلسفة وأن نظريته كان لها أثر ضخم على كتابة تاريخ الفلسفة بعده (30) وقل هذا في ترجماته المتعددة لنصوص هيجل والدراسات المختلفة حوله، سواء دراسة ستيس التي أشرنا إليها أو دراسة ميشيل متياس: "هيجل والديمقر اطية" أو معجم ميخائيل انوود "المصطلحات الهيجلية" وكتاب ريتشارد كرونر: "تطور هيجل الروحي".

وعلينا أن نشير في هذا السياق دون تفصيل إلى الترجمات العربية المختلفة لنصوص هيجل وللدراسات الغربية المترجمة حول فلسفته وتظهر ترجمة صفوان في البداية للقسم الأول من الفينومينولوجيا في مجلة الفكر المعاصر العدد 67 شمعن دار الطليعة تحت عنوان علم ظهور العقل(13). كما يترجم جورج طرابيشي علم الجمال ويصدر في أثنا عشرة جزاء عن دار الطليعة ويتخصص أمام عبد الفتاح في إصدار المكتبة الهيجلية التي صدرت في البداية بالقاهرة دار الثقافة شما في بيروت دار التنوير وأعيد نشرها في مكتبة مدبولي وتأتي ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد لمحاضرات هيجل في فلسفة الدين(22) لتواصل ترجمة النصوص الميجلية الأساسية وأخيراً ترجمة ناجي العونلي لفينومينولوجيا الروح وتصدر عن المنظمة العربية للترجمة لتؤكد مسيرة الأجيال العربية في اقتحام قلاع النصوص الفلسفية الحصينة مواصلة لجهود الرواد(34).

ويترجم جرجس يعقوب كتاب حياة يسوع مع دراسة روسكا التى يجعلها مدخلاً تمهيداً للعمل، بيروت 1984.

وقد قدمت ترجمات عربية حول جوانب متعددة في فلسفة هيجل منها ترجمات امام عبد الفتاح امام لأعمال كل من: ولتر ستيس "فلسفة هيجل" وليود سبنسر "هيجل" وريتشارد كرونر" "تطور هيجل الروحي" وميخائيل انودد: "معجم المصطلحات الهجيلية" (35).

وترجم نحلة فريفر كتاب أريك فايل "هيجل والدولة" ضمن المكتبة الهجلية 1986 وترجم جورج صدقنى كتاب فرانسوا شاتليه "هيجل" والياس مرقص كتاب جارودى "فكر هيجل" وأحمد عبد الحليم عطية كتاب وولش "الأخلاق الهيجلية"

وترجم منصور القاضي كتاب جان بيار لوفيفر وبيار ماشيرى "هيجل والمجتمع" وكتاب جيرار برا "هيجل والفن" وصدرا في بيروت 1993.

بالإضافة إلى عدد من الفصول المختلفة فى سياق كتب تاريخ الفلسفة والفلسفة السياسية مثل ما كتب عن هيجل فى كتاب ليوستراوس تاريخ الفلسفة السياسية وكتاب ستفن ديلو: النظرية السياسية والمجتمع المدنى.

ويلاحظ أن إمام عبد الفتاح في كتابه وترجماته اتجه للدراسات الإنجليزية عن هيجل على العكس من زكريا إبراهيم الذي كان اهتمامه أكثر بما قدمه كل من جان فال والكسندر كوجيف وجان هيبوليت وجارودي عن هيجل، وأنه على الرغم من ترجماته لنصوص هيجل المتعددة إلا أن دراسته للمنهج الجدلي جعلت اهتمامه الأكبر منصب على كتابا الفينومينولوجيا والمنطق على العكس من شارل مالك، الذي قامت قراءته لهيجل على "محاضرات في تاريخ الفلسفة" ونستطيع أن نقارن تناول إمام للمنطق والمقولات الهيجلية بما قدمه فتحي المسكيني من قراءة للمنطق الهيجلسي في دراسته هيجل ونهاية الميتافيزيقا" وهي قراءة هيدجرية تختلف عن قراءة أمام الأرسطية.

# هيجل كيركجاردياً:

كانت حصيلة محاضرات شارل مالك بالجامعة الأمريكية في بيروت قبل أن يصبح رئيساً لوفد لبنان في الأمم ثم وزيراً لخارجيتها، هي كتابه "المقدمة سيرة ذاتية فلسفية" (36) والرجل ممن شاركوا في صياغة الإعلان العالمي لحقوق الإنسان. تعلم على هيدجر في ألمانيا وعمل مساعداً له، كما درس على وايتهد بالولايات المتحدة الأمريكية في الثلاثينيات. قليلة هي الكتابات حوله بالعربية باستثناء الفصل الذي خصصه له تلميذه هشام شرابي في "صور الماضي" (37) وكتاب ناصيف نصار اقراءة نقدية في سيرة ذاتية "(38) وبعض الإشارات الموجزة عنه.

أولى مالكاً اهتماماً كبيراً بفلسفة هيجل، لكنه في نهاية الأمر فضل عليه أرسطو، وحكم عليه من وجهة نظر دينية "فالواحدية الزائفة التي نجدها عند هيجل إنما هي في كنهها حلولية، أي اكتفائية عقلانية ذاتية وبالتالي نوعاً من الشرك" (39). يرى الفلاسفة قمم إنسانية، ويحدثنا عن العلاقة العضوية التي تربط هذه القمم مستعيناً بتناول هيجل لهم في

"محاضرات فى تاريخ الفلسفة"، والذى يرى أن وحدة تراث الفلسفة منذ طاليس تتألف من "هارمونية" عقلية يثبتها العقل الجدلى بين هؤلاء القمم الأفذاذ (ص377). أن حصيلة هذا العمل الجبار صب جوهر كل نظرة مع جوهر كل نظرة مقابلة ملازمة لها، فى جوهر نظرة ثالثة مؤلفة حتى ننتهى بصب جواهر جميع هذه النظرات فى نظرة هيجل ذاته الختامية التى يعبر عنها بـ "المثالية الألمانية المطلقة" (ص379).

ومع إشادة الأستاذ اللبنانى بهيجل إلا أنه لا يتفق معه كل الاتفاق، فهو لا يذهب كما يقول مذهب هيجل ويتخذ تجاهه موقفاً شبيهاً بموقف كيركجارد، فإذا كان الفيلسوف عند هيجل إنما هو فى النهاية أداة لا غير بيد الفكرة تستبد به بحسب مركزه فى تسلسل التفاعل الجدلى التاريخى بحيث لا قيمة له فى حد ذاته، فإن الفيلسوف عند مالك إنسان، والإنسان له نفس خالدة مميزة، والنفس الفذة الخالدة أهم من فلسفته. وهو مستول أمام الله عن كل شئ فى حياته بما فى ذلك فلسفته، يقول: "مع إقرارى بصحة ما يقوله هيجل من وجهة نظره هو، فأنى أرى، فى هذا الموقف الهيجلى بالذات أحد الدلائل الدامغة على نقص نظامه الفكرى وعلى الحدود الضيقة التى يتحرك فكره فى نطاقها. إن الأحداث والأعمال التى يتألف منها تاريخ الفلسفة لا تفسح فى المجال لشخصية المفكرين وخلقهم كى يدخلا، فسى صلب الفلسفة لا تفسح فى المجال لشخصية المفكرين وخلقهم كى يدخلا، فسى صلب

يبين لنا مالك حدود الاتفاق والاختلاف بينه وبين هيجل. فهو يتفق معه فى القـول أن ثمة ترابطاً وتماسكاً بين هذه القمم يكتشفها العقل الفاحص إذا تفهمهم جيـداً، ورجـع إلـى الجدلية الأصلية الكامنة فى نفسه هو. إلى هذا الحد يقول مالك "أجارى هيجل" لكن هذا قـدر محدود وما يقع خارج حدوده قد يكون أهم مما يقع داخلها. وعلى أية حال تنشأ مشكلة مهمـة وهى علاقة الحقيقة التى رأها هيجل بالحقائق الشخصية الروحية الخصوصية التى إلـا لـم يراها، أو ما كاد أن يراها حتى إشـاح بوجهه عنها وأفناها. (ص 382) ويضيف أن محاضرات هيجل فى تاريخ الفلسفة هى فى الحقيقة أروع محاولة قام بها مفكر لتوحيد تـاريخ الفلسفة من خلال معناه التطورى الذاتى. (ص438)

لا يريد مالك أن يضحى بالوجود الفردى الحى، لذا لا يذهب مذهب هيجل، لأنه يولى الامتيازات الفردية الخاصة بأعلام الفكر في حد ذاتها فوق ما أولاه هيجل من أهمية

واهتمام. وهو لا يقبل أن يتقلص الفيلسوف الإنسان الحى وأن يكون عرضة للامتصاص والاحتواء التام، لا من قبل نظام هيجل ولا من قبل أى فكرة أو نظرية كلية يقول "وحاشى أن أذهب كما ذهب هيجل إلى إذابة الفردية ذات الوجود الحى الحقيقى" (ص789)

ينطلق مالك من رؤية دينية وجودية كيركجاردية مقابل موقف هيجل. فالعقلانية المثالية الهيجلية بمثابة انقياد إلى التجربة المميتة التي يقع فيها العقل المتغطرس. وإذا كانست فلسفة هيجل هي عصارة التجربة العبقرية التيوطونيه Teutonic الجرمانية كما يزعم، فالحق يقال أن هذه النظرة هي مجرد غطرسة تيوطونية وأنا عنها – يقول مالك – في موقف كيركجوردي، دستوفسكي مسيحي مختلف". (ص440)

تتمثل الغطرسة التيوطونية في إدعاء هيجل في أن هذه العقول النبيلة وهؤلاء الأبطال الأفذاذ نفذوا بمحض قوة العقل إلى الكيان الأسمى الذى هو الله، ويرى صاحب المقدمة الفلسفية أن العقل البشرى حتى عقل هيجل، لا يمكن أن ينفذ إلى "الكيان الأسمى الذى هو الله" ولا يمكن أن يحدث نفسه بنفسه ولا أن يحدث معرفته. يقول: "هذه هي الحلولية العقلانية بالذات التي لا تترك ذرة مسن الحريبة والسيادة لأى تعال خارج عن ذاتها، بما في ذلك الله تعالى وسيادته وحريته المطلقة. الله بمحض حريته ووحيه، هو الذي ينفذ إلى الإنسان، ولو لا هذا النفوذ المتعالى لما حصل أي "نفوذ" للإنسان إليه. (ص443-442)

ونلاحظ أن مالك هنا قدم لنا هيجل من خلال "محاضرات في تاريخ الفلسفة" وأنه يعلن لنا بشكل واضح موقفه الذي يتفق إلى حد ما ويختلف عن هيجل معلناً صراحة كيركجارديته الدينية مقابل ما يدعوه حلولية هيجل الواحدية الزائفة.

## هيجل نيتشاويا

حين يكتب التونسى نور الدين الشابى "نيتشه ونقد الحداثة" فهو يوجه النقد الله هيجل تحت عنوان "نقد زمنية الحداثة" خلال قراءته لفكرة نهايه التاريخ الهيجلية قراءة نيتشوية. يحصر الشابى الحداثة فى القول بنهاية التاريخ، أى اكتماله لدى هيجل، الذى يرى أن التطور التاريخي تطور عقلاني ومعقول وهو تقدم يبلغ فروته في الدولة العقلانية. وليس القمة سوى تطور الروح الكوني وقد تعين في

فلسفته. و يعترض نيتشه على هذا التصور الهيجلى للتاريخ باعتباره تعبيراً عن انحطاط الإرادة التى تجهض كل إمكانية للخلق. فالتاريخ لم يكتمل بعد بل هو من جب خلقه من جديد. (40)

أن الهيجلية لا تحوى فلسفة في التاريخ وتاريخاً للفلسفة فحسب، بل يتأسس النسق الهيجلي، في الحقيقة، على التاريخ بشكل لا نظير له، أن هيجل ينهى تاريخ الروح بمعنى اكتماله الأقصى حيث يتجمع كل ما حدث، وكل ما تم التفكير فيه إلى حد الآن في شكل وحدة. ولما كانت الحرية هي ماهية الروح فإن اكتمال تاريخه يعنى تحقق الحرية. فالتاريخ يعرف اكتماله عندما يحقق ماهيته أي حريته وهو ما يتحقق من خلال الدولة الحديثة. وهذا ما يرفضه نيتشه؛ أي أن نجعل نهاية للصيرورة، وأن نرى في الإنسانية الحديثة اكتمالاً للتاريخ بينما هي إنسانية منحطة. إن الإنسان الحديث هو في أحد تجلياته "الإنسان الأخير" ولكن لا بمعنى المنائدة بابتكار قيم جديدة. ذلك أن العلم المرح في الخلق ويواجه فكرة تثبيت "القيم" السائدة بابتكار قيم جديدة. ذلك أن العلم المرح في خدمة خلق القيم لا في خدمة التثبيتات القديمة للقيم.

يعتبر نيتشه فيما يرى الشابى أن الحديث عن نهاية التاريخ إنما هو عرض من أعراض مرض الإرادة وانحطاط الإنسانية الراهنة، والفهم الهيجلى للتاريخ هو أحد أعراض انحطاط الإنسانية الحديثة التى تعتقد أنها أدركت ذروة التاريخ. وفلى المقابل يعلن نيتشه – ضد هيجل – أن العدمية ستنتشر في أوربا بشكل متزايد وأن الإنسان الراهن هو ما يجب تجاوزه، "التاريخ إذن هو ما يجب خلقه. وما يؤكد انحطاط الفهم الهيجلى للتاريخ أساس الدين المسيحى. فقول هيجل بأننا نعيش نهاية التاريخ أنما هو صدى لفكرة دينية حكمت العصور الوسطى تبشر بنهاية قريبة للعالم وقدوم يوم الحساب. (41)

أن النقد موجه إلى فلسفة التاريخ الهيجلية، التى تجعل للتاريخ معنى محايثاً له، فثمة ضرورة تجعل من النطور مساراً تدريجياً تصاعدياً نحو "النهاية" أى نحو "الروح المطلق". وهذه الضرورة هى ذاتها معنى التاريخ، وهى غائية يعترض عليها نتيشه مؤكداً على طابعها الدينى، ففكرة خطية التاريخ وتدرجه نحو غاية إنما

هى فكرة لاهوتية، فليس التاريخ الهيجلى سوى مسيرة "الإله" على الأرض. وهو أمر يثبته هيجل نفسه عندما يجعل من الفكرة التي تتحقق تدريجياً مبدأ الواقع. وليس هذا الإله سوى نتاجاً للتاريخ، إنه نتاج لاهوتى وهو ما يعنى أن الهيجلية تستعيد بشكل باهت مسار اللاهوت، أى فكرة التقدم التدريجي الخطى التصاعدي، فكرة مؤسسة على أحكام مسبقة أخلاقية ولاهوتية تفسر سمة الانحطاط فيها إذ تتأسس على إحلال "الإنسان الأخير" وتجاهل القيمة الحقيقية لأفراد متفوقين ينتمون إلى نقافات ماضية. وهو ما يعنى أن وعى الحداثة بالزمن وعي منحط.

## هيجل هوسرلياً

تظهر قراءة جسن حنفى لهيجل فى خمس دراسات أثنتان منها نشرتا فسى مجلة الكتاب مايو ويونيه 1970 بعنوان "هربرت ماركيوز.. العقل والثورة". وثالثة عن "هيجل والفكر المعاصر" والرابعة عن "هيجل وحياتنا المعاصرة" والأخيرة المحاضرات فى فلسفة الدين لهيجل". وهو يسعى فى دراسته الأخيرة إلى تخليص مواقف هيجل عن فلسفته العامة للكشف عن موقفه الدينى الخالص، وما يدعوه إلى ذلك هو التعرف على ما فى موقف هيجل من اشتباه جعله فى نفس الوقت زعيم المحافظين وزعيم التقدمين على السواء (42) وهو ما نجده يتكرر فيما كتبه عن المحافظين وزعيم التقدمين على السواء (42) وهو ما نجده يتكرر فيما كتبه عن المحافظين فى الفصل الرابع من "مقدمة فى علم الاستغراب" حيث يكسرر الفيظ الاشتباه (43).

ولفظ اشتباه لفظ بوليسى حوله حنفى إلى لفظ فلسفى استخدمه فسى عدة دراسات ونحن نستخدمه هنا على عهدته لنصف به موقف حنفى نفسه تجاه هيجل. ويتمثل هذا الاشتباه عند حنفى فى عدة صور إشار إلى بعضها الباحثين، منها على سبيل المثال ما يظهر من أن توجهه الأساسى لدراسة هيجل مبنى على تشابه الظروف التى عاش فيها هيجل وعصره الذى تفلسف فيه وحياتنا المعاصرة حيث يقول: "تعجب أشد العجب لمدى التشابه بين الظروف السياسية والاجتماعية التى نشأ فيها هيجل وبين الظروف التى يمر بها واقعنا المعاصر "(44) وإذا كانت هذه الدعوى صحيحة، فهذا يعنى تبنى حنفى للمنهج التاريخي الاجتماعي، الذى يفسسر الفكر بالعوامل السياسية والاجتماعية التى نشأ عنها بينما يقول فى نفس الدراسة

وعلى العكس مما سبق "تعتبر فلسفة هيجل أروع نموذج على تعقيل الواقع وعلى تنظير الأحداث، فكل واقعة لديه تقوم على أساس فكرى بل هى نفسها فكر "(45). وذلك التناقض بين موقفين ومنهجين والتأرجح بينهما هو أول ما يواجهنا من اشتباه في قراءة حنفي لهيجل.

ويزداد هذا الاشتباه في تحديد حنفي لهدفه من الدارسة، وهو بيان إلى أي حد يمكن الاستفادة من هيجل في حياتنا المعاصرة. فهو يبحث عما هو أكثر أفادة في هذه الحالة يزيد من الحديث عن حياتنا المعاصرة، وقد يكون ذلك عوداً إلى هيجل بطريق غير مباشر إذا حددنا مهمته أساساً على أنها غوص في الفرديسة والتاريخية على السواء (46).

ونحن لن نتوقف أمام هذا التناقض الذي أشار إليه غير واحد من الباحثين (47) بل نتوقف أمام التأرجح بين التناول الماركيوزي لهيجل الذي كتب عنه حنفي در استان والتناول الهوسرلي الذي يظهر في مقالاته المختلفة، بل إنه وهذا ما لا أجد له تفسيراً، يشير في در استه "هيجل والفكر المعاصر" إلى أنه استقصي هذه الصورة التي يقدمها لهيجل عند خمسة عشر فيلسوفاً من المعاصرين (48) أولهم هوسرل بالطبع وليس منهم ماركيوز الذي كتب هو نفسه عن در استه لهيجل، والذي نشر له فؤاد زكريا في نفس العام كتابه "العقل والثورة" 1970.

ونجد لدى كوجيف مثل هذا الفهم، الهوسرلى الفينومينولوجي الوصفى فالنشاط الفلسفى في نظره نشاط وصفى بسيط للواقع، ومن ثم فإن المنهج الهيجلي لا يكون منهجاً جدلياً، بل هو مجرد منهج وصفى أو منهج "فينومينولوجي" بالمعنى الذي استخدم فيه هوسرل هذا اللفظ (49). تتضح هذه القراءة كذلك لدى زكريا إبراهيم، الذي قدم كما يشير البعض ما يمكن تسميته قراءة فينومينولوجية لهيجل واضعاً إياه بين قوسين وتوقف عن إصدار الحكم عليه. وراح يقرأ المؤلفات الهيجلية على ضوء الفلسفة الفينومينولوجية. لقد قام زكريا إبراهيم بإحالة متبادلة بينه وبين النصوص الهيجلية، بحيث لم يقدم لنا فقط قراءة فينومينولوجية لهيجل بل ايضاً هيجل فينومينولوجي (50).

يربط حنفي بين عمل هيجل و هوسرل في در استه السالفة، حيث يرى أن

وصف هيجل في "فينومينولوجيا الروح" بناء الذاتية الفردية وتطور ها التاريخي، وهي الذاتية الأوربية، لأنها في نفس الوقت وصف لبناء الشعور الأوربي وتطوره كما يفعل هوسرل في "أزمة العلوم الأوربية" واعتبر هذا الوصف مردافاً للمعرفة العلمية، فالمعرفة العلمية التي يحاول هيجل أن يقيمها كما يقول حنفي هي رد فعل على الاتجاهات الصورية والحسية وحال الفلسفة في عصره ومحاولة تحويل الفلسفة على ما يقول هوسرل إلى علم محكم (51).

ويظهر نفس هذا الربط بين صاحبا الفينومينولوجيا؛ "فينومينولوجيا الـروح" و"الفينومينولوجيا بما هي علماً دقيقاً" في دراسته "هيجل والفكر المعاصــر" حيـت يشير في الفقرة الثانية إلى بعض أوجه الاتفاق بين هيجل والفكر المعاصر، الــذي يقصد به فلاسفة الوجود بالذات باعتبارهم ممثلين له، أي هوسرل والذين خرجــوا منه مثل: سارتر وهيدجر وميرلوبونتي.

فإذا كانت أحد مهام هيجل هي معارضة النيارات الحسية في عصره كما يقول حنفي، فإن الفكر المعاصر يستمر في أداء هذه المهمة في نقد الاتجاه الحسي التجريبي والذي سماه هوسرل "الموقف الطبيعي" فينقد هوسرل الاتجاه النفسي في المنطق. وإذا كنا نجد عند هيجل نقداً لكل التيارات الصورية المثالية الفارغة، في الفكر المعاصر يستمر في نقد الاتجاه الصوري، الذي يعتبره هوسرل أحد اتجاهات الشعور الأوربي. ويضيف حنفي حاول هيجل في عصره أن يشق طريقاً بين الاتجاهات العقلية المثالية. ويستمر الفكر المعاصر في هذه المهمة في البحث عن الطريق الثالث بين الاتجاه العقلي والاتجاه التجريبي، اللذان لا يلتقيان من جديد في خطين متقاربين إلا في الفينومينولوجيا. أي المنهج الجدلي والمنهج الفينومينولوجي كليهما يقوم بنفس الوظيفة من أجل حل أن المنهج الجدلي والمنهج الفينومينولوجي كليهما يقوم بنفس الوظيفة من أجل حل على ما يقول في مؤلفات الشباب وأزمة العلوم الأوربية على ما يقول هوسرل في أخر مؤلف له (52).

ويستمر حنفى فى بيان التواصل بين صاحبا الفينومينولوجيا موضحاً أنه على الرغم من أن هوسرل كان يرى هيجل قد وقع فى الأسطورة والرومانسية، إلا

أنه استطاع أن يوحد بين المعرفة والوجود أو بين الفكر والواقع فى الشعور، وهو المشروع الذى أراد هيجل تحقيقه فى منطق الوجود، ويضيف إذا كان هيجل قد صور الشعور الأوربى على أن جوهره هو التقدم والاكتمال، فإن المعاصرين أيضاً على رأسهم هوسرل قد صوروه على هذا النحو، وأكدوا أن الشعور الأوربى قد اكتمل فى الفينومينولوجيا (53).

# هيجل ماركيوزياً

ورغم هذه القراءة الهوسرلية التي يقدمها حنفي لهيجل فإننا نجد في ثناياها قراءة ماركيوزية غير معلن عنها وعلى الرغم من أن ما يهم حنفي هـو "إخـراج هيجل المنغلق على نفسه، والذي لا يخرج عن دائرة الجدل حتى يمكن التوصل إلى الخيط القائد الذي يفسر لنا نقطة بدايته، ونقطة نهايته ومسار فكره"(54) علـي ما يقول في دراسته "محاضرات في فلسفة الدين لهيجل"، فإن ما يهمه في دراسته عن "هربرت ماركيوز: العقل والثورة" هو مدى استفادتنا من بعض الأفكار التي يجدها ماركيوز عند هيجل مثل: التعارض والتناقض والنفي والاغتـراب وكيـف يزيـد ماركيوز من حيوية هذه المفاهيم وخصوبتها. يقول: هدفنا الأول إذن مـن تحليـل أعمال ماركيوز هو أولاً تصوير واقعنا المعاصر وبيان مدى مساهمتنا في تطويره من خلال ثقافة العصر الشاملة. نحن لا نبغي تحليلاً محايداً لنظريات الفيلسوف بل من خلال ثقافة العصر الشاملة. نحن لا نبغي تحليلاً محايداً لنظريات الفيلسوف بل نتخذ موقفاً منه فهذا أفضل فهماً وأخصب فكراً "(55).

أما ما هو هذا الموقف وما هى ملامحه؟ وهل هو موقف سياسى أيديولوجى أو موقف معرفى؟ فهذا ما لا يخبرنا به حنفى. وعلى الرغم من الاخستلاف بسين هدفه "معرفة الخيط القائد الذى يفسر فكر هيجل "فى محاضرات فى فلسفة السدين" ورغبته "دراسته عن ماركيوز فى تصوير واقعنا وتطويره واتخاذ موقف منه. فإن ما يهمنا هو تأثير دراسته لكتاب ماركيوز فى بيان وعنوان دراسته هيجل والفكسر المعاصر. يحلل ماركيوز أعمال هيجل تحليلاً موضوعياً ويبرز أهم الموضسوعات التى يراها أكثر التصاقاً بالعصر. وهو نفس ما يهدف إليه حنفى فى دراسته هيجل والفكر المعاصر، حيث يكرر ما جاء فى مقدمة دراسته عسن مساركيوز دون أن يكون ماركيوز أحد الخمسة عشر فيلسوفاً الذين يشير إليهم حنفى كمصادر له (56).

ومع هذا يبدو أثر ماركيوز واضحاً في دراسة حنفي عن هيجل وضوحاً أكثر مما تحمله الاحالات العديدة للفلاسفة المعاصرين خاصة هوسرل ولا يظهر ذلك في كتاباته فقط بل لدى تلاميذه أيضاً حيث أشرف حنفي على رسالة الدكتوراه التي أنجزها يوسف سلامه عن السلب واليوتوبيا عند هيجل وماركيوز والمعروف أيضاً أن بحث سلامة الأول في الماجستير كان عن المنطق عند هوسرل<sup>(57)</sup>. فهل قراءة حنفي الهوسرلية لا تكفي لاتخاذ موقف من هيجل لذا يلجاً إلى ما يسعفه في اتخاذ هذا الموقف فلا يجد سوى ماركيوز؟

وينتهى حنفى فى بحثه عن كتاب "ماركيوز.. العقل والشورة" إلى قرولين الأول أن غرض ماركيوز من إعادة تفسير منطق هيجل على أنه منطق للنفى، تحويل النفى المنطقى إلى رفض سياسى وبالتالى فهو يفسر فلسفة هيجل كلها على أنها فلسفة سياسية (479). والثانى أن لماركيوز غرضين، هما بيان أن فلسفة هيجل لا تؤدى بالضرورة إلى فلسفة نفى، بل قد تؤدى إلى فلسفة قبول وطاعة وخضوع كما فى الوضعية وأنها لا تؤدى إلى ثورة الواقع كما هو الحال عند ماركس بل قد تؤدى إلى تبرير السلطة (ص502).

ويقدم لنا فؤاد زكريا بدوره رؤية أخرى لقراءة ماركيوز لهيجل في مقدمة ترجمته للعقل والثورة. فأوضح صفات النفسير الذي يقدمه لنا هذا الكتاب لفلسفة هيجل، هي صفة المعقولية والثورية. ويوافق زكريا على حكم المؤلف أن المثالية هيدلالمانية بأسرها كانت حركة تحررية وعلى نقد خصومها الذين نظروا إليها على أنها حركة تغلب عليها النزعة المحافظة. (ص6) ويرى أن هذا التحرر للمثالية هو تحرر على مستوى الفكر فقط ويتساءل هل هذا التحرر تحرراً بالمعنى الصحيح، إلا يمكن بنفس المنطق أن نعده على العكس محاولة هروبية واحتماء بعالم العقل خوفاً من عالم الواقع أو نتيجة للعجز عن التأثير فيه. وأن كان هذا محتمل فيان هيجل عند فؤاد زكريا لم يكن من هؤلاء الذين يعجزون عن ترجمة آرائهم إلى لغة الواقع ويقتصرون على المجال الفكرى الخالص (58). هكذا يدخل فؤاد زكريا في المحال الفكرى الخالص (58). هكذا يدخل فؤاد زكريا في من عمل ماركيوز حول ثورية وتبريرية هيجل موضحاً موقفاً عقلانياً نقدياً من عمل ماركيوز لم يكتف فقط بالدعوة لاتخاذ موقف، بينما الموق ف الجذرى من

ماركيوز فإننا نجده لدى إبراهيم فتحى الذى ترجم كتاب ماركيوز "نظرية الوجود عند هيجل" مبيناً أن هذه الدراسة لماركيوز تمت تحت إشراف هيدجر فى مرحلة ما قبل السقوط، أى قبل أن يعمل ماركيوز أثناء الحرب العالمية الثانية وبعدها في مكتب الخدمات الاستراتيجية وفى مكتب الأبحاث التابع للمخابرات الأمريكية (69).

# هيجل هيدجريأ

يخبرنا فتحى المسكينى فى "هيجل ونهاية الميتافيزيقا" بالموضوعة الأساسية لكتابه وهى "إن هيجل إنما يؤرخ على نحو صارم لما حدث بعد وصار وضعاً رهناً، يرسم واقعة فلسفية لايزال وقعها يهز السماع الحالى، وهي "محنه" الميتافيزيقا. وهذا يعنى أن هيجل مثلنا معاصراً لتهافت الميتافيزيقا، ومؤرخاً لبداية النهاية. إن ما ينطلق منه المسكينى هو أن هناك قرابة متوعرة تربطنا بهيجل، ألا أننا طمسناها بكل ما أوتينا من حس وضعى... وهو يقارب نصوص هيجل مسن حيث أنها تؤرخ للواقعة الحديثة الأكثر إرباكاً للعقل والتي تسن التقليد الجذرى الذي يستند إليه متفلسفة العصر من أجل تشخيص "النهاية" وارتسام الأفق الذي جعل إصلاح النهاية ممكناً «(60).

وأن يكون هيجل معاصراً مثلنا لتهافت الميتافيزيقا وأن يؤرخ لما حدث بعد وصار راهنا، وأن قرابة متوعرة تربطنا به، كل هذا يهيئنا لاستقبال غير مالوف لهيجل، لهيجل ما بعد حداثى أو على التحديد هيجل هيدجرى. وهو يستشهد فى صفحة عنوان الفصل الثانى بعبارة هيدجر فى "الهيئة الأنطوثيو - لوجية للميتافيزيقا" التى يقول فيها ... أن علاقة هيجل بتاريخ الفلسفة إنما هى عينها العلاقة التأملية، وإنما بما هى تأملية فحسب هى تاربخية".

أن هيجل لا يكنفى بما حققه من مناظرة مع تاريخ الفلسفة ومقولاتها، وإنما يقيم شبكة نقدية مع علوم عصره أيضاً، وأنه بذلك يكشف عن تصور معين لعلاقة الفلسفة بالعلوم، ليس شيئاً سوى اعتبار أن العلم لا يعدو أن يكون تعيناً من تعينات الميتافيزيقا نفسها، الشئ الذى سيصبح مع هيدجر أطروحة قائمة بذاتها". (ص62-الميتافيزيقا نفسها، الشئ الذى سيصبح مع هيدجر أطروحة قائمة بذاتها". (ص62-63) ويتوقف المسكينى عند عديد من المفاهيم الهيجلية شارحاً مفسراً على أساس أقوال هيدجر، مثلما نجد فى حديثه عن مفهوم اللحظة Moment الذى يتخذ طابعاً

حركياً، باعتباره يحتوى على دلالة زمانية يترجمها هيجل فى دلالة منطقية صرف. ويعلق المسكينى أن هيجل بذلك قد سن تقليداً حديثاً يمند إلى دلتاى وهيدجر الشاب، حيث يصبح لفظ "الحياة" مقولة انطولوجية". ويرى فى موضع آخر إن التباس المفهوم بالموضوعية هو المعنى أو المقام الميتافيزيقى الحديث لمقولة "الكينونة" منظوراً من زاوية التأويل الانطولوجى الذى رسمه هيدجر.

وعلى الرغم من الإحالة المستمرة إلى هيدجر فهو يؤكد، أى المسكينى أن ما يمكن أن يوجد من اتفاق بينهما محدود ولذا يحرص على التنبيه فى إطار ما يدكر من اتفاقات بينهما على بيان حدود هذه الاتفاقات وعلى الاختلاف فالمسكينى مع إحالاته لهيدجر يعى تماماً الحدود والمصاعب فى هذا العلاقة. ورغم بيانه أن هيجل قد استعد منذ نهاية منطق "الماهية" إلى صياغة "الميتافيزيقا المكتملة" بعبارة هيدجر وذلك هو منطق المفهوم أو المنطق الذاتى (ص86) وأن هيجل يستعيد ههنا مجازاً إغريقياً لم تخبو جذوته إلى حد هيدجر نفسه (ص 108) فهو ينبه إلى أن بين هيجل وهيدجر وشائج قربى غامضة قد جعلت كارناب لا يفرق بينهما فى حملته على الثانى منهما. ويحرص على التنبيه على طبيعة العلاقة التى يفكر بها فى هذا البحث بين هيجل وهيدجر وعلى مصاعبها وحدودها يقول: "فمن البين هنا أننا لا نقدم تأويلاً هيدجرياً لمنطق هيجل بالمعنى المحصور الذى أعطاء هيدجر لهذا التأويل.

يؤكد المسكينى على أن علم المنطق يمكن أن يقرأ وربما بشكل أكثر إلحاحاً وضرورة من غيره من جهة "المهمة" الفلسفية الخطيرة التى تصدى لها، أى تجاوز الميتافيزيقا. أن هيجل – عنده – لم يقدم "منطقاً" بالمعنى التقليدى، أى جملة من الطرائق الصحيحة فى الاستنباط، بل هو يدفع الميتافيزيقا إلى التفكير فى مقولاتها الأساسية وإشكالاتها وأطروحاتها بوصفها لحظات من منطق واحد (ص116).

يخبرنا المسكينى فى خاتمة كتابه أن هيجل يتابع خطـة ثلاثيـة متعاضدة اللحظات لنطالعها على ضوء ما حدده من هدف لبحثه لبيان ملامح الفهم المسكينى لهيجل وهذه الخطة كالآتى:

- نقد تاريخ الكينونة، حيث يحاول هيجل تأسيس فكرة جديدة عن الكينونة.

- نقد ميتافيزيقا الجوهر حيث حاول هيجل أن يقدم طريقة جديدة في "تجاوز" الميتافيزيقا، كما اكتملت في حدود الذهن الكلاسيكي.
- استكمال الميتافيزيقا و"نهاية تاريخ الذات" حيث يقر هيجل بأن عمل الميتافيزيقا في شكلها الكلاسيكي، قد انتهى عندما حققته ميتافيزيقا الجوهر.

لا يحتاج القارئ إلى إرشاد لإدراك أن الصياغة المسكينية تحيل للهيدجرية، إلا أنه رغم هذا التوجه الظاهر، الذي يتضح في أكثر من موضع من كتاب "هيجل ونهاية الميتافيزيقا" فإن المسكيني حريص على بيان التمايز داخل هذا التوجه الهيدجري. يقول: أننا لم نبحث هنا عن دراسة "تقنية" لمنطق هيجل بل نحاول أن نساهم في هذا المبحث الجذري الذي أفتتحه هيدجر، ومشى فيه جاك "دريدا" في تملك تراث الميتافيزيقا وتجاوزه. ولكن دون أن نحصر بحثنا في سوؤال الكينونة كما فعل هيدجر فينظر إلى هيجل من جهة نسيان "الاختلاف الانطولوجي" بين الكينونة والكائن... بل على العكس من ذلك لقد كانت قراءة علم المنطق عبارة عن كشف بنيات الانطولوجيا الأساسية التي تحكمه وذلك قصد استثناف تاريخيتها والسيطرة على "التشريع" الذي حاوله العقل الغربي في لحظة هيجل. (ص 117) ويربط أيضاً بين هيجل وهيدجر في دراسته "الزمان مدخل فينومينولوجيا الروح من أن مسألة "النحن" حيث ينطلق الأخير مما أثبته هيجل في فينومينولوجيا الروح من أن الفلسفة الحديثة تتخذ من مسألة الذات قوامها(61).

ومقابل هيجل المسكيني الهيدجرى فإن هيدجر عبد السلام بنعبد العالى ضدد هيجل كما أوضح لنا في كتابه "التراث والاختلاف". وإذا كان عنوان العمل هو هيدجر ضد هيجل فإن المؤلف يخبرنا أنه لن يتحدث عن هذا ولا ذاك ولا موقف الأول من الثاني. فما يرمى إليه هو أنه ينقل للقارئ الأصول الفلسفية لإشكالية التراث، وهو لا يقصد بهذين الأسميين علميين من أعلام الفلسفة الألمانية بقدر ما ينقل عبرهما الموقفين الأساسيين اللذين تمخض عنهما الجدل حول التراث. الموقف الأول يمتد من هيجل إلى ديلتاى وينظر للتراث من خلال نزعة تاريخية داخل ميتافيزيقا الهوية والتطابق والثاني لدى عديد من الفلاسفة المعاصرين ويتخذ من هيجر عنواناً له. أن ما يشغل بنعبد العالى هو التأكيد على أن مسألة التراث عندما

تطرح يفرض دوما مفهوماً معيناً عن الهوية وعن التاريخ ثم عن الوعى.

وهو يرى أن فهمنا يفترض مفهوماً زمانياً عن التراث وتحديداً خاصاً للزمان الذي يقوم كما بين هيدجر على مفهوم التاريخي هو التحديد الهيجلي، أنه الزمان الذي يقوم كما بين هيدجر على مفهوم الحضور. بينما ينظر هيدجر للتراث خارج فلسفة الحضور وينظر للتاريخ من زاوية تاريخية أصيلة فيلتفت لهذا الذي لا ينفك عن المضي وهو لا يطرق مسالة التراث من وجهة نظر التجاوز الهيجلي، بل ينظر للماضي على أنه ما ينفك يمضي وإلى الحاضر على أنه ما يفتاً يحضر. بهذا المعنى لا يكون التراث وراءنا، بل أن هذه الأصول تكون معاصرة لنا ومن هنا ينهار التقابل بين التراث والمعاصرة. ينحاز الأستاذ المغربي إلى هيدجر متبنياً رؤيته للتراث مقابل رؤية هيجل (62).

ومن الواضح أن موقف بنعبد العالى يميل إلى إعادة النظر فى التراث خارج فلسفة الحضور وبعيداً عن مفهوم الأصل. إن التراث عنده لا يخضع لأنماط الزمان، فالأمر يتعلق بتصدع الكائن وخلخلة كل تطابق وتعديد كل وحدة. يقابل بنعبد العالى بين هيجل وهيدجر مستبعداً الفهم الهيجلى للتراث مبقياً على النظرة التي يتعامل من خلالها هيدجر. لذا فهو مثل المسكيني يربط بينهما وأن كان الأستاذ التونسي يتوقف عند رؤيتهما للكينونة وقراءة اللاحق للسابق فإن المغربي يتعامل معهما من زاوية الزمانية والهوية والاختلاف كرؤيتين متقابلتين بتخذهما أساساً لمناقشة قضية التراث أكثر من كونهما هدفاً للدراسة كعلمين من أعلم الفلسفة منحازاً للأخير منهما.

#### هيجل كوجيفيا

تقدم لنا شادية درورى الأستاذة المصرية للفلسفة والعلوم السياسية بجامعة ريجينا بكندا في كتابها "خفايا ما بعد الحداثة" ودور الكسندر كوجيف فيها؛ در اسة هامة عن كوجيفية هيجل أو هيجلية كوجيف، والحقيقة أنها لا تكتفى بتقديم قراءة كوجيف الماركسية الهيدجرية النيتشوية لهيجل بل أنها وهذا هو مقصدها تقدم قراءة هيجلية لشروح كوجيف على الفينومينولوجيا، في دروسه التي أسهمت في المشهد الفلسفي ما بعد الحداثي في فرنسا. أن تأثير كوجيف لم يكن مقتصراً على أولتسك

الذين حضروا محاضراته فكل من فوكو ودريدا متأثران تأثراً عميقاً بشرحه لهيجل ولم يكن تأثير كوجيف في فرنسا فقط بل كان له أثراً كبيراً في أمريكا على إبباع ليو شتراوس أمثال ألن بلوم وفرانسيس فوكوياما.

وكوجيف في رأى درورى شخصية محورية لفهم طبيعة الجفوة التي أبداها مفكروا ما بعد الحداثة تجاه الحداثة، حيث كان معجبوا كوجيف يعدونه تجسيداً حياً لمنطق عقلانية التنوير القاتل كانوا يرون في أعماله دليلاً أن للعقل سلطة قمعية، شمولية، ديكتاتورية وعلى ضوء ذلك نفهم لماذا تتكرت ما بعد الحداثة للعقل.

تتناول درورى فى كتابها كوجيف، هذه الشخصية المثيرة للاهتمام، الغامضة المتناقضة، فى ثلاثة أبواب. تبين فى الباب الأول معالم الهيجلية وفقاً لكوجيف، الذى كان شرحه للفينومينولوجيا مزيجاً سحرياً من أفكار هيجل وماركس وهيدجر ونيتشه وعنصر السحر فى فكر كوجيف كما ترى لم يكن سلاسة فلى الطرح ولإمضاء فى الحجة ولا وضوح فى منهج التحليل بل فى قدرته على صلاعة فينومينولوجيا الروح فى حكاية ذات نهاية مأسوية.

وتدرس فى الباب الثانى تأثير كوجيف على الفرنسيين من أمثال ريمون كونو وجورج باتاى وميشيل فوكو، ذلك أن التأثير الكوجيفى كما ترى يوضح لنسا فكر ما بعد الحداثة. وتركز فى الباب الثالث على تأثير كوجيف فسى الولايات المتحدة الأمريكية الذى نشأ نتيجة للصداقة بين كوجيف وليو شتراوس.

إذا كانت شهرة كوجيف تعود في الأساس إلى شرحه البارع لكتاب هيجال "فينومينولوجيا الروح"، والاهتمام العارم بفكر هيجل وماركس خلال الثلاثينيات يعود للالتزام السياسي فإن كوجيف لا يخرج عن هذا الالتزام الذي دفعه إلى تأويل الفكر الهيجلي، الذي لم يكن بالنسبة إليه مسألة أكاديمية بل دعوة سياسية تهدف إلى الفعل وشكل المستقبل ومن هنا تقدم لنادروري قبل تحليل هيجلية كوجيف أسس فلسفة هيجل أو الملامح التي تسلط الضوء على الطبيعة الخاصة لتأويلات كوجيف (63) هي إذن تقرأ كوجيف شارح هيجل انطلاقاً من هيجل، الذي يمتاز برصانة نفتقدها في عمل كوجيف تقول بما "أنني أميل أكثر إلى هيجل فإنني ساستخدام بعض أفكاره بين الحين والآخر لانتقاد كوجيف. وملامح فلسفة هيجل هي:

أنها فلسفة جدلية، وهى فلسفة متفائلة دون أن تكون بالضرورة تقدمية أو حتمية، وأنها تعنى بالحياة الأخلاقية للروح، وأنها ذات نظرة لدور الفلسفة فى تاريخ العالم وهى ترى أن كوجيف يقلب هذه العناصر رأسا على عقب.

أن مشروع هيجل يهدف إلى الإحاطة بالأشكال التاريخية المتعددة التي التخذتها الروح الكلى في سعيها للاكتمال، وإن الفينومينولوجيا هي دراسة للظاهريات بوصفها تجليات الروح في تطورها نحو الوعى بالذات والوعى النذاتي عملياً يشير إلى الحياة الأخلاقية وعلى النقيض من الرؤية الهيجلية نجد مسيرة التاريخ لدى كوجيف لا تبالى بالحياة الأخلاقية. وإذا كانت نظرة هيجل للتاريخ جدلية فنحن لا نجد آية جدلية لرؤية كوجيف الذي يستبدل الجدلية بثنائية متحجرة. ترجع شادية درورى سبب اهتمام كوجيف بشرح هيجل إلى ظنه أن المشكلات التي يعالجها هي الأكثر الحاحاً في عصره. (64)

وتتوقف عند رؤية كوجيف حول السيد والعبد باعتباره وصفاً للتاريخ البشرى واكتشاف لما يميز البشر عن سائر الكائنات وأن إنسانية الإنسان مرتبطة بفعل القهر غير المسبوق، الذي يبدأ بمحاولة إنسان ما أن يستبعد آخر ويخضعه لأغراضه وإشباع نزواته من خلال صفتين في الإنسان تجعلانه مخلوقاً له تاريخ هي: الوعى الذاتي والرغبة، وأن الوعى الذاتي يرتبط برغبة الاعتراف، أن تفوق السيد على العبد كامن في تقوقه على الفطرة، على حيوانيته، وهنا تكمن إنسانيته أما العبد فيظل كالحيوان والبدائيين يعيش في حضن الطبيعة. وفي مجازفة السيد بحياته تظهر عدميته وقدرته على رفض الطبيعة المعطاة بما في ذلك طبيعته ومن هنا يكون رفض الحياة من خلال اختيار الموت هو منتهى أفعال الحرية. وعند كوجيف ما يشير إلى كون العبد يستحق أن يكون عبداً لسيده، ومع هذا يصر مع هيجل على أن السيادة تنتهى إلى "مأزق". وتناقش دروري شلاث حجمج يقدمها كوجيف لتدعيم إدعائه وهي عندها حجج واهية فلا أحد ممن يقبل منطلقات كوجيف يشاطره الاستنتاج أن السعادة غير مشبعة أو أنه من الواجب رفض السيادة. فبالنسبة لكوجيف لا مبرر لأن يتجاوز التاريخ دولة السيادة الوثنية إلى ما هو أفضل، لأن السيادة هي الحياة الفضلي للإنسان.

- أن كوجيف بخلاف هيجل يربط عصر السيادة بعالم المدنية إلا أن الدولــة الوثنية التي تنتعش فيها السيادة هي دولة قائمة على الاعتراف المتبادل والمساواة بين الأسياد وليس اعتراف العبد بالسيد فقط. إن الاعتراف المتبادل بين السادة ليس جزءاً من ظاهريات الروح لهيجل فلا وجود إلا لسيد واحد لا مجتمع من الأســياد. أي أن وضع السيد لا يعود يرثى له كما كان عند هيجل. فرغم أن إعجاب عبيده لا يكفيه، فهو معترف به من زملائه الأسياد وبالتالي فإن إدعاء كوجيف بإن الدولــة الوثنية لا تفي بحاجة الإنسان الباحث عن الإشباع هو إدعاء غير مقنع.

- وثانى الحجج التى يطرحها كوجيف هى أن السيادة مملة، فلأن السيد مقيد فى "سيادته" فهو لا يجد ما يفعله وهذا يفترض أن السيادة أمان واطمئنان وأنها متى نيلت فلا خوف عليها أو مبدل لها بينما الواقع فيما تقول درورى غير ذلك. فالحرب وما يرافقها من مخاطرة بالنفس هى عنصر جوهرى فى كينونة الإنسان وبدونها لا يبرز نزوعه إلى الرفض، الذى يدل على إنسانيته وحريته وفرادته وإبداعيته.

والحجة الثالثة التى يقدمها كوجيف عن كون دولة السيادة الوثنية لا ترضى الإنسان هى أنها تفشل فى منح الاعتراف لكينونة الفرد وخصوصيته، ولا قيمة وخصوصية للإنسان إلا فى إطار الأسرة والكينونة يحددها كوجيف من حيث الحياة البيولوجية للشخص المتمثلة فى الصراع بين الأسرة والدولة. ومن غير المفهوم بالنسبة لدرورى لماذا تكون الحياة البيولوجية بحد ذاتها ذات قيمة.

أن وصف كوجيف ثنائى على العكس من وصف هيجل الجدلى، والثنائية التى تشكل صلب التفكير لدى كوجيف فيما ترى مرتبطة بوجوديته وهمى تفضمى إلى رفض تاريخانيته، ففى وصف كوجيف عنصر وجودى واضح. لكن كوجيف ليس مجرد وجودى فمن خلال قوله إن فهم الإنسان لذاته فهما أصيلاً يحدث فلى نهاية التاريخ يحاول أن يضع الوجودية فى إطارها التاريخى، فالتاريخ إلى حد كبير قصة العبد والأيديولوجيات التى يبتكرها لكى يتعايش مع خوفه من الموت. ونظراً لما توفره الدولة الوثنية من شروط ترضى إنسانية الإنسان فلا يبدو أن هناك ما يدعو التاريخ للاستمرار. فجدلية السيد والعبد الكوجيفية لا تشكل حافزاً للصيرورة التاريخية. لكن التاريخ بالطبع استمر. ولو تأمل كوجيف فلى عصدر

السيادة الوثنية، لكان أكثر فهماً لذاته. لكنه يتطلع إلى اليوم الذى ينتصر فيه المبدأ اللاعقلى (الأنثوى) انتصاراً كنيباً.

## هيجل هيبوليتأ

عرف هيبوليت (1907-1968) في العربية عبر ترجمة عملين من أعماله هما: "مدخل إلى فلسفة التاريخ عند هيجل" الصادر بالفرنسية 1948 والترجمة العربية 1969 ودراسات في هيجل وماركس الصادر بالفرنسية 1955 والترجمة العربية 1971 عرف بالقراءة الوجودية لهيجل انطلاقاً من ترجمته وشروحه لسافينومينولوجيا الروح" 1941 التي أثرت في الوجودية الفرنسية تأثيراً كبيراً كما عرف كذلك من خلال كتابه "تكوين وبنية الفينومينولوجيا"، الذي اعتمد عليه زكريا إبراهيم في كتابه "هيجل أو المثالية المطلقة" كما يتضح من كثرة استشهاداته به. وهو رسالة هيبوليت للدكتوراه والتي قدم ميرلوبونتي دراسته "الوجودية في فلسفة هيجل" انطلاقاً منها (66).

اهتم به رائد در اسات التحليل النفسى فى مصر مصطفى زيور، خاصة فى در استه "جدل الإنسان بين الوجود والاغتراب"، حيث يناقش مفهوم الاغتراب من خلال ديالكتيك الذاتية كما يظهر فى الفينومينولوجيا. يرى زيور أن كان فرويد لم يستخدم مصطلح الديالكتيك، ولعله لم يكن يعرفه إلا أن كشوفه الأكلينكية كلها ومنظوره فى تفسير البناء النفسى فى الصحة والمرض يتضمن معنى الديالكتيك، الذى هو فيما يقول زيور "لب نظام التحليل النفسى بأسره، ولما كانت المذاهب الفكرية طبقاً لهيجل تتكامل على مر العصور ديالكتيكياً فليس ما يمنع تناول فرويد فى المسار الديالكتيكي الذى يشمل فينومينولوجيا الروح كحلقة من حلقاته.

ويوضح لنا زيور استعانته بهيبوليت في محاولته تفسير الفينومينولوجيا على ضوء قضايا التحليل النفسي، خاصة مقالته "فينومينولوجيا هيجل والتحليل النفسي(67). كما يشير كذلك إلى شرح كوجيف وكتابات جاك لاكان وكتاب ريكور "في التفسير". وهو يبدأ دراسته بتقديم الفينومينولوجيا"، خاصة الفصل الثامن "المعرفة المطلقة"، فالوعي، الوعي بذاته هو الرغبة، هو الرغبة في رغبة، هو رغبة في آخر، هو الرغبة في أن أكون موضع رغبة الآخر. أن أكون قيمة ترغبها رغبة آخر، أن

يعترف هذا الآخر بى بوصفى قيمة فى ذاتيها مرغوبة منه. وبعبارة أخرى فأن "الرغبة الإنساني، إنما هي في الرغبة الخالقة للوعى بذاته، للواقع الإنساني، إنما هي في نهاية الأمر دالة (متوقفة) على رغبة الاعتراف من قبل آخر بصاحب الرغبة (68).

ويعرض لفقرات من الفينومينولوجيا بتعليقات هيبوليت عن الوعى، موضحاً أن هذا الطريق الذى يسلكه الوعى، لوعى ذاته هـو طريـق تراجيـديا أوديـب، تراجيديا النفس الإنسانية، إنه طريق اكتشاف الذات فى ذلك الوعى اللاوعى بنفسه، وحين يشير إلى أن ديالكيتيك الهم الإنسانى الحصر، القلق أبـرز أنـواع الحـدس الهيجلى يؤكد أن أى محلل نفسى يقرأ هذه الفقرات لا يسعه إلا أن يعجب كيف أتيح لهذا الفيلسوف مثل هذه الفطنة العميقة بالنفس. (ص35) ويعرض للصورة المرأوية عند لاكان، الصورة المجردة للانعكاسات المرآوية بصدد الوعى بذاته هى الخبـرة الأساسية فى تكوين الوعى بذاته.

ومن المعروف أن لاكان تعرف على هيجل من خلال محاضرات كوجيف سنوات 1933 – 1939 وقد ظهر أثر شروح كوجيف لهيجل على لاكان حيث أفاد منها خاصة وجهة نظر هيجل في الرغبة بوصفها نقصان وفكرة الوعى بالذات في اللحظة التي نعبر فيها عن نفسه Moi (أنا)، أن أنا الإنسان هو رغبة في رغبة، كذلك أخذ كوجيف أفكار هيجل حول اللغة محاولاً أن يكامل المفهوم مع الزمن ومع الخطاب ومع الوعى بالذات والوعى بالموت (69).

ويرى البعض أن علاقة لاكان بهيبوليت لعبت دوراً مهماً قاده إلى التخلى عن الفلسفة باسم النظرية الفرويدية وإلى وعى الاختلاف بين الهجلية والفرويدية تأسيساً على رجوعهما المشترك للديالكتيك (<sup>70)</sup> لقد ربط لاكان بين الجدل الهيجلي وكل من مرحلة المرأة والظاهرة النفسية المعروفة بالنرجسية (<sup>71)</sup>.

وفى تناولها للمصطلحات اللاكانية تشير منال شحاته إلى مفهوم الرغبة اللكانى وأصوله الهيجلية، الرغبة فى أن أكون موضوع رغبة الآخر والرغبة فى الاعتراف من الآخر.

وينتقل زيور في الجزء الثاني من دراسته إلى معالجة بعيض القضايا ذات

طابع عيانى فى فينومينولوجيا الروح انطلاقاً من كشوف الطب النفسى والتحليل النفسى وعلم النفس بخصوص ديالكيتيك الأخرية (الغيرية) فى الأنا. ويبدأ بعرض مشاهدات قام به فرويد ونجدها فى كتابه "ما فوق مبدأ اللذة"، تلك التى يطلق عليها "لاعبة الاختفاء والعودة".

ويحلل ذلك على أساس ما يسمى فى التحليل النفسى "إنجاز التعين المذاتى"، ذلك الإنجاز؛ الذى يتفاضل به "الأنا" على الأنا الآخر، تفاضل يفضى إلى اسمتقلال عن الآخر يتفاضل به "مبدأ الواقع". (73) ويعود ثانية إلى لعب الغياب والحضور لدى الطفل الذى غابت عنه أمه فيرى أنها تدور فى إطار النرجسية. يقول إن اللعبة بما تحمله من رمزية تفتح طريق النضج الإنساني من خلال تعين بالآخر تنخفض فيه سمة النرجسية تدريجياً من حيث إن الطفل يرى الآخر يعوضه عن إقلاعه عن إشباع الرغبة المباشرة اعترافاً بحقه في الوجود، اعترافاً يعيد إلى الذهن ديالكيتيك هيجل بصدد السيد والعبد. ففي أزمة الوجود المغترب (النرجسي) من خلال اعتراف متبادل، إلا إذا ضاق أفق السيد وأصر على موقفه فينتهى الأمر بفوز العبد سيداً للسيد وانقلاب السيد عبداً للعبد. (74)

والحقيقة كما يخبرنا زيور أن التحليل النفسى الدذى قدمه للعبة الغياب والحضور إنما يتخطى ما انتهى إليه فرويد وإنما استكمل تحليل فرويد تحت تاثير تمثله لمنهج هيجل الفينومينولوجى يقول: "أننى لم أقحم مقولات هيجلية على واقعة تدخل فى نطاق التحليل النفسى. وإنما ساقنى تمثلى للمنهج الفينومينولوجى الهيجلى على نحو يكاد أن يكون لا شعوريا، أو على الأقل على نحو تلقائى، إلى توسيع أفق الفحص فوجدتنى أقرأ تلقائياً فى تفاصيل لعبة الغياب والحضور ديالكيتيك الأنا الأخر فى انعكاسات مرآوية تلاقت فيها خيوط الموقف كله فى اتساق يرضينى وترتاح له نفسى بوصفى محللاً نفسياً لا بوصفى فيلسوفاً "(75).

لقد كان كتاب فرويد "ما فوق مبدأ اللذة" 1920 محاولة لتفسير وقائع محيرة في ميدان التحليل النفسي وفيه انتهى فرويد إلى إقرار غريزتى الحياة والموت التى لم تلق إلا الإعراض من جانب أتباعه من المحلليين النفسيين على أننا نحن معشر المحلليين النفسيين من الرعيل الثانى – يقول زيور – نقبل ما لم يقبله الرعيل

الأول لأسباب استقيناها من خبرة إكلينيكية امتدت زهاء خمسين عاماً. لقد كان من الطبيعى أن يرفض مفهوم غريزة الموت كما قدمه فرويد، ذلك لأنه لم يفطن إلى جانب البناء لهذا المفهوم، إلا أننا بفضل تمرسنا بالمنهج الفينومينولوجى الهيجلى – يواصل زيور – نعلم أن السلب (الموت) له جانبه الإيجابي (76).

#### الهوامش والإحالات

- 1 نجد في بعض الكتب المبكرة إشارات موجزة أو مطولة عن هيجل على سبيل المثال في كتاب حنا أسعد فهمى: تاريخ الفلسفة من أقدم عصورها حتى الآن د.ت. (306–308). وزكريا أحمد رشدى: "مبلائ الفلسفة" د.ت. ص37.
- 2 زكريا إبراهيم: هيجل أو المثالية المطلقة، مكتبة مصر، القاهرة [الجزء الأول] [1970].
  - 3 وقدم عبد الفتاح الديدى "فلمنفة هيجل" مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة 1970.
- 4 عبد الرحمن بدوى: حياة هيجل، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت 1980.
   وأيضا فلسفة الفن والجمال عند هيجل لدى نفس الناشر 1996.
  - 5 حناديب فلسفة هيجل وفويرباخ، دار أمواج، بيروت 1991.
- كاتت معرفتي الأولى بفلسفة هيجل من صديقي في الجامعة الأميركية في بيروت حازم الحسيني الذي تعرفت إليه في ربيع 1972 وكان قد تحول عن التخصص في الرياضيات إلى دراسة التاريخ، فكان من وقت إلى آخر يشرح لى بعض أفكار هيجل ويقول دائمــاً "الجدائية هي جوهر التغير والتغير هو حقيقة الوجود. ثم دفع إلى بشروح ومراجع عن فكر هيجل وعرفني إلى ريتشارد سكوت R. Scott أستاذه في دائرة الفلسفة فاختلفت بين 1973 و1975 إلى محاضراته عن تاريخ الفلسفة وعلم الجمال وفلسفة "وايتهد" وندوة هيجل عن مؤلفه فينومنولوجيا الروح. في تلك المرحلة الجامعية الأولى (1971-1975) كنت أتخصص في اللغة الإنجليزية، فلم أنصرف إلى دراسة الفلسفة كموضوع مستقل إلا في مرحلتي الجامعية الثانية (1979-1985) وانضممت في ربيع 1980 إلى ندوته عن هيجل وكان فيها ثلاثة غيرى: قرر علينا سكوت كتاب هيجل في فلسفة الحق (ترجمة Knox، أكسفورد 1942)، فصرف وقتاً طويلاً في شرح المصطلح الهيجلسي، وأسهب في جلاء مفاهيم أساسية في فكر هيجل، من مثل فكرة وتصور وفههم ومطلسق ومجرد وعينى وعام وخاص، ثم عين لكل منا فصلاً من الكتاب بعالجه ويعرضه في ندوة مستقلة وبصورة دورية إلى أن أتهينا فصوله فقرر علينا نقد ماركس لفلسفة هيجل في كتابيه: نقد مقولة هيجل في الدولة ونقد كتاب هيجل فلسفة الحق، فمسا أن فرغنسا منهما حتى اتتهى الفصل الجامعي، فقال أستاننا الآن اقرأوا الفينومنولوجيا على أنفسكم. بين ربيع 1981 وصيف 1984 أشرف سكوت على رسالتي لنيل شهادة أستاذ في العلوم

وكان موضوعها تصور هيجل للعلاقة الجدلية بين شكل القصيدة ومضمونها والنقد الماركسي لها [دائرة الفلسفة في الجامعة الأميركية في بيروت، شباط 1985].

- 7 ويضيف إن زمن دراستي كان من أسعد فترات حياتي. كنت أحياتاً أخلد إلى بقاع لبنان فاتزل ضيفاً على صديقى زياد جابر فيوفر لى أسباب الراحة لأنصرف إلى قراءة هبجل فى حوش الحريمى، وجديتا ناحية مدينة شتورة، وكنت أحياتاً أخرى أسكن فى غرفة فى فندق فى شملان لأتفرغ لكتابة بعض ورقات رسالتي الجامعية على مقربة من مصيف أستاذي فى عيناب، فكان يشملني بعطفه ويسدد خطاي. أما فى الجامعة فقد تعلمت من زميلي صالح أغا وكان يصغرني بخمس سنوات أن النقاش الفلسفي ينقصل عن ضرورة الاستماع إلى وجهة نظر مغايرة، واحترامها، فكان يسعى إلى التخفيف من تصلبي فى موالاتي نفكر هيچل، وإن كان لم ينجح كلياً فى مسعاه، فقد ساعدني على فتح حوار معه استمر لعقدين، فى بيروت ونحن ندرس سوية، وفى أكسفورد حيث كنت أزوره وهو يتابع تخصصه فى الفلسفة وقبل أن يعود محاضراً فى الجامعة الأميركية صوب نهاية الثماتينات.
  - 8 محمود شريح: مختصر مؤلف هيجل فينومينولوجيا الروح الحضارة للنشر، القاهرة 1995.
- 9 والل غالى شكرى: نهاية الفلسفة دراسة في فكر هيجل، الهيئة المصرية العامة للكتاب،
   القاهرة 2003.
  - 10 يعقوب والد القاسم: الحداثة في فلسفة هيجل، مركز الكتاب للنشر، القاهرة 2003.
- 11 هربرت ماركبوز: العقل والثورة: هيجل ونشأة النظرية الاجتماعية ترجمة فؤاد زكريا، الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة 1970. هذا وقد ترجم إبراهيم فتحيى دراسية ماركبوز عن انطولوجيا هيجل، دار التنوير بيروت، وكتب حسن حمياد عين النظريية النقدية عند ماركبوز دار التنوير، بيروت 1993.
- 12 كتب حسن حنفى عدة دراسات حول هيجل وحول ما كتبه ماركيوز عنه هيئ: هربرت ماركيوز العقل والثورة، الجزء الأول مجلة الكاتب مابو 1970، والثانى يونيه 1970، وهيجل والفكر المعاصر، مجلة الفكر المعاصر، سبتمبر 1970، ومحاضرات في فلسيفة الدين لهيجل، تراث الإنسانية المجلد الثامن، العدد الرابع فبراير 1971، وقد نشرت هذه الدراسات جميعاً مع غيرها في كتابه قضايا معاصرة، الجزء الثانى، دار الفكر العربي، القاهرة. د.ت. وعاد وكرر الكتابة عنه في الفصل الرابع من كتابه : مقدمة في عليم الاستغراب، المطبعة الفنية القاهرة.
- تضمن الفكر المعاصر، العدد 67 سبتمبر 1970 هيجل في القرن العشسرين، دراسات متعددة لكل من: فؤاد زكريا: هيجل في ميزان النقد، جلال العشرى: هذا الفيلسوف حياته هي كتاباته، يحيى هويدى: الثورة الهيجلية، حسن حنفى: هيجل والفكر المعاصر، فواد مرسى: الدولة عند هيجل، على أدهم: هيجل وفلسفة التاريخ، حسين فوزى النجار: التاريخ والشعور بالحرية، أميرة مطر: هيجل وفلسفة الجمال، مراد وهبه: هجرة هيجل

- إلى روسيا، عبد الفتاح الديدى: إشعاعات هيجل في إنجلترا وأمريكا، مجاهد عبد المنعم: محاولة لرسم صورة لهيجل ماركسى، أديب ديمترى: قراءة لينين لهيجل، مسع عدة مقالات مترجمة وقاموس المصطلحات الهيجلية أعده إمام عبد الفتاح إمام.
- 14 راجع محمد عبد الجواد، تقويم دار العلوم، في مجلدين، نشر كلية دار العلوم، القساهرة. ومحمد لطفي جمعه: شاهد على العصر، الجزء الثاني مخطوط. راجع كتابسات على العناتي في مجلتي النهضة الفكرية القاهرة، أعوام 1931–1934 ومجلة الهلال القاهرية في نفس الفترة.
- 15- كمال عبد النطيف: سلامة موسى وإشكالية النهضة. المركز الثقافي العربى، الدار النيضاء، دار الفارابي بيروت 1982 ص217، 218، 219 وأيضاً صفحات 251-254.
- -16 رفعت السيد: تاريخ الحركة الاشتراكية، الجنزء الأول، دار الفسارابي بيسروت 1972، ص 88 واليسار المصرى، دار الطليعة، بيروت 1972، راجع ما كتبناه عن العناتي في: الديكارتية في الفكر العربي المعاصر، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة 1990.
  - -17 فرانسوا شاتليه: هيجل، وزارة الثقافة السورية، دمشق 1976، المقدمة ص6.
  - 18 الياس مرقص: مقدمة ترجمة كتاب جاروردى: فكر هيجل، بيروت لبنان د.ت.
- 19 − 19 (اجع زكى نجيب محمود وأحمد أمين: قصة الفلسفة الحديثة، لجنة التأليف والترجمــة والنشر، القاهرة 1963 ص361، 370.
  - 20 زكريا إبراهيم: المنهج الجدلى عند هيجل، الفكر المعاصر، العدد 62، أبريل 1970 ص73.
- 21- قدم إمام عبد الفتاح محاضرة حول تجربته مع هيجل نشرناها في العدد السابع من مجلة أوراق فلسفية مع دراسة لنا عن إمام عبد الفتاح والدراسات الهيجلية العربية. وقد توسع الدكتور إمام في النص المنشور بالمجلة وصدر في كتاب بنفس العنوان ونحن هنا لا نعيد ما كتبناه عنه فقد كان عرضاً عاماً لجهود بينما هدفنا هنا هو الحديث عن هيجلية إمام عبد الفتاح الأرسطية، التي أشار إليها في كتابه، ص6 وتحت عنوان دراسة هيجل بعقلية أرسطية وأعلا تاكيد هذا الفهم الذي صاحبه مدة سنتين من بداية الدراسة. ص24.
- 22- أحمد عبد الحليم عطية: الإنسان في فلسفة فويرباخ، دار التنوير، بيروت 2005، ص6.
  - 23 راجع إمام عبد الفتاح إمام: المنهج الجدلي عند هيجل، دار المعارف القاهرة 1968.
    - 24- زكريا إبراهيم: المنهج الجدلى عند هيجل، ص
- -25 إبراهيم فتحى: مقدمة ترجمة كتاب ماركيوز نظرية الوجود عند هيجل، ص 113-114.
  وانظر أيضاً مجاهد عبد المنعم مجاهد: سوف يخرج هيجل من بين القوسين في هيجل فلعة الحرية.
- -26 إمام عبد الفتاح إمام: تطور الجدل بعد هيجل في ثلاث مجلدات، المجلد الأول جدل الفكر، المجلد الثاني جدل الطبيعة، الثالث جدل الإسمان، دار التنسوير بيسروت 1985 الطبعسة الثانية 1993 ثم صدر هذه المجلدات ضمن سلملة المكتبة الهيجلية الإعداد 8، 9 مكتبة

مدبولى القاهرة 1996. انظر تحليلنا لهذا العسل مجلسة أوراق فلسسفية، العدد 7، ص99-316. هذا وقد سبق للدكتور مصطفى صفوان أن نشر فى عدد الفكر المعاصر المخصص لهيجل ترجمة للجزء الأول من الفينومينولوجيا ثم أصدرت دار الطليعة فسى بيروت هذا الجزء الأول تحت عنوان علم ظهور العقل 1981 وقد صدرت ترجمة كاملة عن الألمانية للتونسى العونلى ضمن إصدارات المنظمة العربية للترجمة بيروت 2006.

- -27 ولتر ستيس: فلسفة هيجل، دار الثقافة، القاهرة والطبعـة الثانيـة فــى مجلــدين، دار التنوير، بيروت 1983، ثم فى العددين 3-4 من سلسلة المكتبة الهيجليــة، مــدبولى، القاهرة 1996.
- 28 ونشير هذا إلى ترجمات إمام المختلفة لنصوص هيجل وأهم الدراسات حوله: محاضرات في فلسفة التاريخ، الجزء الأول، العقل في التاريخ، دار الثقافــة بالقــاهرة 1973 ودار التنوير 1980 والجزء الثاتي: العالم الشرقي، المكتبة الهيجلية 1985 وأصول فلســفة الحق، العدد الخامس من المكتبة الهيجلية، مكتبة مدبولي، القــاهرة 1996، موســوعة العلوم الفلسفية، دار التنوير 1983 مكتبة مدبولي 1996، ظاهريات الروح، مع مقدمــة ودراسة، دار قباء، القاهرة 2002. هذا فيما يتعلق بالترجمة إضافة إلى مؤلفاته المختلفة حول هيجل مما يسمى بحق المكتبة الهيجلية. وفي السيلق نشير إلى ترجمة كل من جورج طرابيشي نعلم الجمال في عدة مجلدات الذي صدر عن دار الطليعة بيروت ومجاهد عبــد المنعم مجاهد لمحاضرات في فلسفة الدين، الصادر عن دار الكلمة بالقاهرة 2001.
- - 30- إمام عبدالفتاح إمام: مقدمة ترجمته كتاب هيجل تاريخ الفلسفة، المقدمة.
- مصطفى صفوان: علم ظهور العقل، دار الطليعة، بيروت 1981 يقول: "دفعنى إلى هذه الترجمة ما يشبه الرغبة في تجديد الثقة باللغة العربية ص5، ويقول: "أقبلت على ترجمته أملاً في استثناف الصلة بين اللغة العربية والفكر الغربي بعد أن انقطعت أو كادت منذ نقل أرسطو إليها ثم رغبة في اكتشاف ما تدخره لغة الضاد من طاقات تتسع لأساليب الفكسر الحديث بدت لي في خضم النكبات التي نزلت بالوطن العربي ألزم من طاقسات البتسرول" ص7. وبياتات ترجمات إمام نجدها في هامش 25 حيث تناولناها بالتفصيل.
  - 32 هيجل: حياة يسوع، ترجمة جرجس يعقوب، دار التنوير، بيروت، 1984.
- 33- هيجل: محاضرات في فلسفة الدين ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد، دار الكلمة القاهرة
   في 9 أجزاء.
- 34- هيجل: فينومينولوجيا الروح ترجمة ناجى العونلى المنظمة العربية للترجمة، بيروت 2006، ويقدم العونلى لترجمته بدراسة مستقيضة حول فلسفة هيجل وظاهريات الروح تتناول على التوالى: فكرة فينومينولوجيا الروح وسابقاتها النظرية، مبنى فينومينولوجيا

- الروح، فينومينولوجيا من النسق الهيجلي، ترجمة المفاهيم الهجلية.
- 35 ومن الدراسات الهيجلية التي نقلها إمام عبد الفتاح إلى العربية بعد كتاب ولتر ســـتيس المذكور كتاب ميشيل متياس: هيجل والديمقراطية، دار الحداثة بيروت 1990 ومكتبــة مدبولي 1996 وكتاب ميخائيل انوود: معجم المصطلحات الهيجليــة المجلـس الأعلــي للثقافة بالقاهرة 2001، وكتاب ليو سبنسر هيجل، المجلس الأعلــي للثقافــة، القـــاهرة 2002 ثم كتاب ريتشارد كرونر: تطور هيجل الروحي، دار قباء، القاهرة 2003،
  - 36 شارل مالك: المقدمة سيرة ذاتية فلسفية، دار النهار، بيروت، الطبعة الثانية 2001.
    - 37- هشام شرابی: صور الماضی، دار ویلسون، بیروت.
    - 38 ناصيف نصار: قراءة نقدية في سيرة ذاتية، دار النهار، بيروت.
  - -39 شارل مالك: المقدمة، ص305 سوف نضع اقتباساتنا من الآن لكل عمل داخل المتن بين قوسين.
  - 40 نور الدين الشاتى: نيتشه ونقد الحداثة، دار المعرفة للنشر، تونس 2005، ص336.
    - 41 المصدر السابق، ص339.
- حسن حنفى: محاضرات فى فلسفة الدين لهيجل فى قضايا معاصرة فى الفكر العربى، دار الفكر، القاهرة د.ت ص171. تظهر متابعة حنفى فى هذه الدراسة لماركيوز أنه بعد بياته للجوانب التى يدعوها تقدمية يذكر تبريره للعقائد ومعارضته مناهج النقد التاريخى وفلسفة التنوير وأن فكره لا يخلو من عنصرية كامنة وقومية شوفينية يقول: وهو فيلسوف التبرير للأوضاع القائمة وقد يخفف من هذا النقد ما حاوله مساركيوز إعددة تفسير النفى عند هيجل واعتبره رفضاً سياسياً ومن ثم كانت فلسفة هيجل فى نظره أساساً فلسفة رفض لا فلسفة تبرير / قضايا معاصرة، ص216.
  - 43 حسن حنفي مقدمة في علم الاستغراب، المطبعة الفنية، القاهرة، ص341.
    - 44 حسن حنفى: قضايا معاصرة، ص257.
    - -45 حسن حنفى: المصدر السابق، ص245.
      - 46 نفس الموضع السابق.
- -47 انظر دراستنا حسن حنفى ونقاده فى جدل الأنا والآخر إشراف الدكتور أحمد عبد الحليم
   عطية، مكتبة مدبولى الصغير القاهرة 1996.
  - -48 حسن حنفی: قضایا معاصرة، ص228.
  - 49 زكريا إبراهيم: المنهج الجللي عند هيجل، الفكر المعاصر، العد 62 أبريل 1970. ص67.
- 50- مجاهد عبد المنعم مجاهد: سوف يخرج هيجل من بين القوسين، في هيجل قلعة الحرية، سعد الدين للطباعة والنشر، بيروت 1985، 134–135.
  - 51 حسن حنفى: قضايا معاصرة ص261.
  - 52 انظر حسن حنفي المصدر السابق صفحات 228، 229، 230، 232، 239.
    - 53- المرجع السابق ص240.

- -54 حنفی، ص-172.
- -55 حنفی، ص468،
- -56 حسن حنفي، ص
- 57 انظر يوسف سلامه: مفهوم السلب عن هيجل، المجلس الأعلى للثقافة بالقاهرة 2001، ص 21 هـ 1.
- 58 فؤاد زكريا: مقدمة ترجمة كتاب ماركيوز العقل والثورة الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة 1970.
- 59 إبراهيم فتحى مقدمة ترجمة كتاب ماركيوز: نظرية الوجود عسد هيجل دار التسوير، بيروت 1984، ص24.
  - 60 فتحى المسكيني: هيجل ونهاية الميتافيزيقا، دار الجنوب للنشر، تونس، 1997، ص12-13.
    - 61 فتحى المسكيني: الهوية والزمان، دار الطليعة، بيروت، ص8، 9، 41.
- 62 عبد السلام بنعبد العالى: هيدجر ضد هيجل: التراث والاختلاف دار التنوير بيروت وأنظر أيضاً كتابه ضد الراهن، دار توبقال، الدار البيضاء 2005، ص43-48.
  - 63 شادية درورى: خفايا ما بعد الحداثة ودور كوجيف فيها، دار الحوار، بيروت 2006.
    - -64 المصدر السابق ص28.
      - 65- نفس المصدر.
- 66- ميرلوبونتى: الوجودية فى فلسفة هيجل، ترجمة عبد الفتاح الديدى فى كتابه القضايا المعاصرة فى الفلسفة، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة 1967، ص183-200.
- 67 مصطفى زيور: جدل الإنسان بين الوجود والاغتراب، مجلة الفكر المعاصر، العدد 46 ديسمبر 1968، وكتابه في النفس، القاهرة ص28-48.
  - 68 المصدر السابق ص32.
  - 69- سيد البدوى: جاك لاكان: تاريخ حياته، مجلة أوراق فلسفية، العد 16 ص196.
    - 70 المصدر نفسه، ص208.
- 71- رشا عبد الفتاح الديدى: التحليل النفسى البنيوى للمرأة بين لاكان والنساوية، أوراق فلسفية 16 ص258.
  - 72 منال شحاته: مصطلحات لاكاتية، أوراق فلسفية 16 ص266.
  - 73 مصطفى زيور: جدل الإنسان بين الوجود والاغتراب ص42.
    - 75- نفس الموضع.
    - 76- المرجع السابق ص47.

## أوربا وخلاص العالم عند هيجل

د. محمد مجدى الجزيرى

إذا كانت أوربا قد بدت عند هيجل مركز تاريخ العالم، فأنها بدت أيضاً حقيقة العالم، فلكي تدرس العالم عند هيجل، وتتعرف على حقيقته، فلن يتسنى لــك ذلك ما لم تتخذ انطلاقك ومنتهاها من أوربا، فهي نقطة انطلاق تنظر منها إلى ما سبقها، ونقطة انتهاء تصل إليها ويصعب عليك أن تتجاوزها في فلسفة هيجل. فكل شئ في العالم بمقدورك أن تدركه لو انطلقت من دراسة أوربا در اسة فلسفية متعمقة، وأيضاً دراسة تاريخية، وإذا كان التاريخ يُشكل بعد محورياً في فلسفة هيجل، باعتبار أن فلسفته لم تنطلق من العقل المجرد بقدر ما انطلقت من العقل الباطن في التاريخ، أو بعبارة أخرى إذا كان التاريخ عند هيجل اشببه بالمشروع التمهيدي للمعرفة المطلقة أو المنطق التأملي للفلسفة أو كما قال كوجيف أن الإدراك الحقيقي للعالم هو في صميمه الإدراك التصوري للفلسفة، إذا كان التاريخ قد بدأ على هذا النحو، فبوسعنا القول أن العقل عند هيجل أصبح أوربياً خالصاً، كما أصبح التاريخ بالتالى أوربياً خالصاً، فالعقل الأوربي هـو صـانع التـاريخ، والتاريخ بدوره يخضع في تكشفه وحركته وتطوره لحركة العقل الأوربي وحده، وهكذا بدت فلسفة التاريخ عند هيجل فلسفة أوربية خالصة قالباً وقالباً، فأوربا هي القوة الوحيدة الدافعة والمفسرة لحركة التاريخ. ومن هنا كان المؤرخ بيتر جران محقاً إلى حد كبير عندما أكد في دراسته ما بعد المركزية الأوربية أن الفيلسوف الألماني هيجل يعد المنظر الأكبر في القرن التاسع عشر لفكرة المركزية الأوربية، فقد افترض هيجل أن الحضارات زالت جميعها ولم يبق منها سوى حضارة واحدة هي حضارة بروسيا، فنمو حضارة بروسيا، والحضارة الأوربية بالتالي، يمثل خلاص العالم بأسره، وزعم المؤرخون الذين أدعوا السير علمي درب هيجل أن أوربا كانت ولاتزال مركز تاريخ العالم، وأصبحت المركزية الأوربية، بالتالي هي النموذج البحثي السائد في در اسات تاريخ العالم.

وإذا بدت العولمة في الفكر المعاصرة أشبه بمحاولة لصب العالم في قالب واحد، يراه البعض قالباً أمريكياً خالصاً، فإن فلسفة هيجل تبدو وكأنها قد مهدت لها

وأن لم تكتف بالدعاوى والتحليلات البسيطة التي قدمتها العولمة وإنما تجاوزتها إلى نظرة فلسفية تتسم بالعمق والأصالة حتى وأن اختلفت معها وبالتالي تصعب المقارنة بين الشعارات والتحليلات والتنظيرات السياسية العملية التى تتضمنها كتاب "نهاية التاريخ" لفوكوياما في تكريسها صعود النظام الرأسمالي الليبرالي الذي تتزعمه الولايات المتحدة الأمريكية، وبين العمق الفلسفي والتاريخي الذي اتسمت به مؤلفات هيجل في تأصيلها مقولة نهاية التاريخ باكتمال تجلى المطلق في دولة بروسيا والحق أن هيجل كان أول من أمد أن في كل عصر من عصور التاريخ يوجد شعب واحد فقط يعد الممثل الحقيقي لروح العالم، وصاحب السيادة والهيمنسة على غيره من الشعوب، وتفسير ذلك أن روح العالم في اندفاعها الخلاق تحدد لكل شعب دوراً محدداً، وهكذا يتولى كل شعب في التاريخ العالمي السيادة بدوره، لكنه لا يستطيع أن يقوم بمهمته في بلورة المبادئ والقيم العليا للعصر إلا مرة واحدة. ومثل هذا الحق المطلق يعنى تحمله مستولية المرحلة الحالية من تقدم روح العالم، باعتبار أن أرواح الشعوب الأخرى تصبح محرومة من أي حق في هذه المرحلـــة شأنها شأن العصور الماضية. فليس لها الحق في مواجهة الشعب الذي يعد في لحظة تاريخية المنفذ الوحيد والتجسيد الحقيقي لروح العالم. وهكذا فإن تجسد روح العالم في بروسيا يعد في لحظة تاريخية معينة يعني سلب بقية الشعوب ما عدا بروسيا من هذا الحق. كما أن نهاية التاريخ عند فوكوياما في عالمنا المعاصر يعني حق أمريكا وحدها دون غيرها في قيادة العالم. في اللحظة التاريخية الراهنة.

لكن مقولة نهاية التاريخ عند هيجل لم تكن مجرد مقولة سياسية أيديولوجية، وأن يصعب تجاهل مثل هذا البعد في تصورها، بل هي أيضاً مقولة انطولوجية البستمولوجية اكسيولوجية، وهي أيضاً مقولة تاريخية دينية. وهي ثمرة لكل الأبعاد والزوايا التي طالتها الفلسفة الهيجلية. ففي مجال فلسفة التاريخ عند هيجل نجد دراسة متعمقة لتطور العقل عبر مراحله الحضارات المختلفة. بدءا من مرحلة الحضارة الشرقية القديمة ثم الحضارة اليونانية والرومانية وصولاً إلى الحضارة الجرمانية وهي أكثر الحضارات اكتمالاً من وجهة نظر هيجل.

وفي مجال الفكر السياسي ودراسة الدولة نجد هيجل يتتبع مسيرة الحرية الإنسانية، فالشرق لم يعرف ولا يزال حتى اليوم سوى شخصاً واحداً هو الحر، أما العالم اليوناني والروماني فقد عرف أن البعض أحسرار، على حسين أن العالم الجرماني عرف أن الكل أحرار، وهكذا تكتمل الحرية في العالم الجرماني وحسده، فالحكم الاستبدادي هو نموجذ الحكم في العالم الشرقي القديم، والحكم السديمقراطي هو نموذج الحكم في العالم اليوناني والروماني.

وإذا كانت الديانة السائدة في الحضارة الشرقية القديمة هي الديانة الطبيعية، فإن الديانة الفردية تسود الحضارة اليونانية القديمة، وأخيراً تأتى الديانة المطلقة وهي ديانة المسيحية وتعد في رأيه أكمل الديانات، فالله - على حد قول هيجل - قد كشف في الدين المسيحي وحده عن نفسه وعرفنا كيفية إدراك ماهيته، وبالتالي لـم يعد وجود الله وجوداً خفياً أو سراً يصعب كشفه بل أصبحت معرفة الله أمراً واجباً، وهنا يأتى دور التاريخ الذي يمكننا من تفهم مساره الذي يتكشف لنا في تاريخ العالم، وبالتالي فإن الله عند هيجل هو التاريخ بعينه. فالفكرة الأساسية التي اتسمت بها فلسفة هيجل – كما لاحظ الفيلسوف الألماني ارنست كاسيرر – هي توحيــدها بين العنصرين التاريخي والديني، فالفلسفات المثالية السابقة على هيجل بدءاً من أفلاطون وصولاً إلى كانط أكدت ضرورة التفرقة بين عالم الحس وعـــالم العقـــل. ومن هنا أصبح الدين عند هيجل يمثل وعي الإنسان كما يمثل وعي الله بنفسه كمـــــا يتجلى في الطبيعة وفي الإنسان خلال التاريخ. وبالتالي فالله عند هيجل لم يعد مرادفاً للطبيعة كما كان عند اسبينوزا، بل أصبح مرادفاً للتاريخ، فالحياة الحقـة لله والفكرة تبدأ بالتاريخ وليس التاريخ مجرد مظهر لله. فليس لله تاريخ فحسب، بل أنه والتاريخ حقيقة واحدة، أي الله هو التاريخ ذاته. ولم يكتف هيجـــل بالتوحيـــد بـــين التاريخ والدين، بل وحد أيضاً بين الدولة والتاريخ، فالدولة تحقيق التوافيق بين المصلحة الخاصة والعامة. فالدولة أداة تحقيق المصلحة الكلية الشاملة وسط أفعسال ومصالح فردية. وتحقق الدولة هذا الهدف عبر تطور هما التماريخي، وإذا كانست الدولة روح التاريخ، فإنها من ناحية أخرى تمثل صورة الله عند هيجل، أنهسا روح العالم مجسدة. ومن هنا ذهب هيجل في كتابه محاضرات في فلسفة الدين إلى القول بأن الدولة والدين شيئ واحد.

وهكذا تتضح دلالة دراسة البعد التاريخ في فلسفة هيجل، بل يمكن القول بأنه يشكل روح فلسفته وجوهرها. ودراسة البعد توضح لنـــا مســــار الحضـــــارات ومسار الأديان ومسار النظم السياسية ومسار الفكر الفلسفي، وهو مسار واحد مـن الشرق إلى الغرب، والمرحلة الأولى التي ينبغي أن تبدأ منها الحضارات ويبدأ منها التاريخ هي مرحلة حضارات الشرق القديم، وهنا يتبدى الاستغراق التام في الطبيعة، وبالتالى تنشأ الديانة الطبيعية وتتمثل في تأليب موضوعات الطبيعة، وتصبح الصفة الغالبة عليها إنها ديانات خوف ورهبة، مجرد خشوع للظواهر الطبيعية، وتظهر النظرة الشرقية لله باعتباره جو هراً، فالله هو الجوهر المطلق، الحقيقة الوحيدة، وكل شي عداه، والذي هو حقيقي، ليس حقيقياً في ذاته، ليس لسه وجود حقيقي من ذاته، أن الحقيقة الوحيدة هي (الله) وحده، وهو الجوهر المطلــق. وبذلك تبدو الحضارات الشرقية القديمة عاجزة عن إدراك الروح، وتبدو الحيساة السياسية في الحضارة الشرقية معبرة عن حرية عقلية متحققة تعمل على تطوير نفسها دون أن تصل إلى مرتبة الحرية الذاتية، فتلك هي طفولة التاريخ، فالأسكال الجوهرية تؤلف الصروح الرائعة للإمبر اطوريات الشرقية التي نجد فيها جميع التنظيمات والأوامر العقلية، ولكن بطريقة يظل فيها الأفراد مجرد أحداث عارضة فحسب، إذ يدور هؤلاء الأفراد حول محور واحد هو: الحاكم الذي يتربع على رأس الدولة بوصفه أبأ للجماعة. لا بوصفه مستبدأ بالمعنى الموجود في الدستور الإمبر اطوري الروماني، إذ عليه أن يفرض ما هو جوهري وما هو أخلاقي بالقوة، كما يدعم تلك الأوامر الجوهرية القائمة في المجتمع بالفعل. وهنا تكمــن عظمـــة التصور الشرقى في الفرد الواحد بوصفه ذلك الوجود الجوهري الذي ينتمي إليه كل شيء، بحيث لا يكون لأى فرد آخر وجوجد منفصل، أو يرى نفسه منعكساً فيي مرآة حريته الذاتية. وبوسعنا أن نجد جميع عناصر الدولة الكاملة، حتسى عنصسر الذاتية، لكنها لا تنسجم بعد مع الوجود الجوهرى العظيم، ذلك لأنه خارج نطاق السلطة الواحدة. وهكذا تبدو الحضارات الشرقية القديمة عاجزة عن إدراك الروح، وكل ما عرفته هذه الحضارات هو أن شخصاً معيناً حراً، على السرغم من أن حريته مجرد نزوة أو انفعال أو عرض من أعراض الطبيعة، ومن شم فالشخص الواحد ليس إلا طاغية، وتقابل هذه المرحلة مرحلة الوعى الحسى على مستوى الروح.

وتأتى المرحلة الثانية بمقدم العالم اليوناني اللذي يمكن تشبيهه بمرحلة المراهقة، هذا نجد فكرة الله يتحول من كونها جوهراً إلى روح، وفي هذه المرحلة نجد فرديات تتشكل وتكون الأخلاق مبدأ، كما كانت في آسيا، لكنها أخلق تعبر عن الفرد، وتدل بالتالي على إرادة الأفراد الحرة، فهنا إذن وحدة بين الأخلاق والإرادة الذاتية، أو مملكة الحرية الجميلة، ولكنهم، وكذلك الرومان لم يعرفوا سوى أن البعض فقط أحر از لا الإنسان بما هو إنسان، وحتى أفلاطون وأرسطو لم يعرفا ذلك، ولهذا فقد كان لدى اليونان أرقاء، وكانت حياتهم بأسرها والاحتفاظ بحريتهم مرتبطاً بنظام الرق ارتباطاً وثيقاً، وهي مجرد حادثة عرضية عابرة ونمو محدود من جهة أخرى، كما فرضت من ناحية أخرى عبودية صارمة على ما إنساني، وهذه المرحلة تشكل مرحلة الوعى بالذات وإذا كانت الحضارة اليونانية تناظر مرحلة المراهقة في تطور الكائن البشرى، فإن الحضارات الرومانية تمثل الجهد الشاق الذي يبذله التاريخ في رجولته. وأخيراً تأتى مرحلة الحضارة الجرمانية، أو نهاية التاريخ عند هيجل. فالأمم الجرمانية بتأثير المسيحية أول الأمم التسى تصسل إلى وعى بأن الإنسان بما هو إنسان حر. وأن حرية السروح همى التسى تؤلسف ماهيتها، وقد ظهر هذا الشعور أول ما ظهر في قلب الدين، وهو أعمـق منطقـة للروح، ولكن إدخال هذا المبدأ في مختلف العلاقات السائدة فـــي العــــالم الفعلـــي، ينطوى على مشكلة أخطر من مجرد غرس هذا المبدأ، وهي مشكلة يحتاج حلها وتطبيقاتها إلى عملية ثقافية قاسية الأمد. والدليل على ذلك هو أن الرق لم يتوقف بعد قبول المسيحية مباشرة، ولم تتخذ الحكومات والدساتير تنظيماً معقولاً أو تعترف بالحرية أساساً لها، فهذا التطبيق للمبدأ على العلاقات السياسية وتشكيل المجتمع بواسطته تشكيلاً تاماً، أو جعله يتغلغل في المجتمع، وهو عملية تعد هي والتاريخ ذاته شيئاً واحداً. وتتبدى المسيحية عند هيجل باعتبارها الديانــة الوحيــدة التى تتفق تماماً مع فكرة الدين. فالمسيحية تربط بين جميع العناصر الجوهرية فسى فكرة الدين فى كل واحد. ومع ذلك فهذه اللحظات موجودة فى حالة انفصال فسى ديانات أخرى فى العالم وتظهر اللحظات المنعزلة فى الديانات المختلفة التى هسى مراحل أساسية فى فكرة الدين ولا تظهر هذه المراحل اتفاقاً وإنما تطور الفكرة نفسها من خلالها تطوراً جدلياً حتى تصل فى النهاية إلى التحقيق الكامل فسى المسيحية، وبالتالى فهذه الديانات الأخرى هى جوانب منعزلة من الحقيقة تتجمع فى كل عينى واحد فى الديانة المسيحية.

وهنا تصل شيخوخة الروح أى نضجها وقوتها الكاملة، لكن المسيحية ليست إلا بذرة فحسب بغير تطور سياسى أو قومى، ولابد من النظر إليها على إنها تبدأ من التعارض الهائل بين المبدأ الدينى والروحى، وبين العالم السواقى البربرى، فالروح بوصفها الوعى بعالم باطن، تكون هى ذاتها، فى البداية على صورة مجردة، ومن ثم فإن كل ما هو دنيوى يستسلم للفظاظة والعنف الأهوج، وهذا يعتبر المبدأ الإسلامى عند هيجل أو روح التنوير فى العالم الشرقى أول مبدأ يقف فى وجه هذه البربرية وهذه النزوة كما أنه يطور نفسه بعد المسيحية، وبطريقة أسرع منها.

ذلك لأن المسيحية احتاجت إلى ثمانية قرون لكى تنمو وتصل إلى شكل سياسى ولم يصل مبدأ العالم الجرمانى المتمثل فى المسيحية إلى مرحلة الواقع العينى إلا فى تاريخ الأمم الجرمانية، وفى البداية ظهر التعارض بين المبدأ الأخلاقى فى مملكة الروح وبين البربرية الوحشية الفظة فى مملكة الزمان، وكان من الواجب على المملكة الدنيوية (مملكة الزمان) أن تنسجم مع المبدأ الروحي، وكان على القوة الدنيوية التى تخلت عنها الروح أن تتلاشى أولا أمام القوة الكنسية بوصفها ممثلة للروح. لكن كلما هبطت الأخيرة وانحط قدرها إلى درجة الدنيوية المحض، فقدت أثرها بضياع المميز ورسالتها الخاصة، ومن هذا الفساد للعنصر الكنسى تحققت الصورة العليا للفكر العقلى، وعندما ارتدت الروح إلى نفسها انتجت نتاجها فى إطار عقلى وأصبحت قادرة على تحقيق المثل الأعلى للعقل من المبدأ الدنيوى وحده، وهو ما حدث بفضل عناصر الكلية التى تتخذ من مبدأ الروح أساساً

لها وبفضلها أقيمت مملكة الفكر على نحو فعلى وعينى، وبذلك تلاشى التعارض بين الكنيسة والدولة، وعاد الروحى إلى الارتباط بالدنيوى، ولم تعد الدولة تشغل مركزاً أدنى من الكنيسة ولا خاضعاً لها، كما أن الكنيسة لم تعد تحتفظ لنفسها بميزات خاصة. ولم يعد الروحى غريباً عن الدولة، الحرية قد وجدت لنفسها الوسائل التى تحقق بها مثلها العليا، أى وجودها الحقيقى. وهنا اكتمل تجلى المطلق في الدولة الجرمانية بروسيا.

والفلسفة بدورها تظهر في التاريخ حيث تتوافر الدساتير الحرة، ففي العالم لاشرقى ليس من الوارد الكلام عن الفلسفة بالمعنى الدقيق للكلمة، أن شرط الفــرد، الخاص، هو أن يكون سلبياً فقط بالنسبة إلى الجوهري. وأن أرفع نقطة يمكن أن يبلغها فرد من هذا النوع هي السلام الأبدى الذي يكمن فقط في كون الفرد ينعدم في المادة، والوعى يتلاشى ويمحى، ومن ثم ينعدم الفرد إذن طالما أن الأفراد لـــم يبلغوا هذا الخلاص، السلام، وما يزالون موجودين وجوداً دنيوياً فانهم يكونون خارج هذه الوحدة بين الجوهري والأبدى، ويكونون في الشرط، التعيين الذي هـــو شرط الحرمان من الروح، أنهم يفتقرون إلى الجوهر، ومن حيث الحرية السياسية فإنهم محرمون من الحقوق، إذا ليس للإرادة هنا أي شئ جوهري، وإنما هي متعينة من جراء الاعتباط والعرض في الطبيعة - هذه حالة تفتقر داخلياً إلى الوعي. هــذا هو الشرط الأساسي للطبع الشرقي، ليس هناك حرية سياسية، حق، أخلاق حرة، وعي محض، فكر. وحتى يظهر ذلك كله، لابد من بروز الذات كوعي في مواجهة المادة الجوهرية وبالتالي يتم الاعتراف بها على هذا النحو، أن العلم بذاتــه غيــر موجود في الطابع الشرقي، الذات غير موجودة فيه لذاتها وليس لها بذاتها أية قيمة في وعيه الذاتي. الذات الشرقية يمكن أن تكون عظيمة، كريمة، سامية، ولكن النقطة الرئيسة هي أن الفرد ليس له حقوق البتة وأن ما يفعله بنفسه هو من تعيين الطبيعة أو الاعتباط. فليس الكرم وسمو النفس وأعظم الاستعدادات لدى الشرقي إلى من صنيع الخاطر وبالنتيجة من صنع المصادفة، هناك غياب للحق والأخسلاق اللذين لهما قيمة بالنسبة إلى كل فرد، وبهما يتم الاعتراف بكل شخصى.

## المنهج الجدلى عند هيجل

تأليف: إمام عبد الفتاح إمام نقد: زكريا إبراهيم(\*)

إذا كان العالم الفلسفي قد شهد في الأعوام القليلة الماضية أفول نجمين لامعين من نجوم الدراسات الهيجلية، ألا وهما الكسندر كوجيف A. Kojeve، وجان هيبوليت J. Hyppolite فإنه قد ظفر - مع ذلك - في العامين الأخيرين (1968-1969) بعدد هائل من الأبحاث الفلسفية الممتازة عن هيجل، والفلسفة الهيجلية والأتباع الهيجليين، والمنهج الجدلي بين أنصاره وخصومه..الـخ. وربمـا كان من حسن الطالع عندنا أن تحظى المكتبة العربية بكتاب أو كتابين في الفلسفة الهيجلية، خصوصاً وأن الكتابة عن "هيجل" جهد فلسفى شاق لابد من أن يكون قد عرفه كل من تصدى لنقل أي أثر من آثار هيجل إلى العربية. وهذا ما أشار إليه مؤلف الكتاب الذي نحن بصدده حينما كتب يقول في مقدمته: "لابد لي في النهايــة أن أشير إلى صعوبة الفلسفة الهيجلية بصفة عامة والمنطق بصفة خاصة.. ولن اذكر هنا ما أورده شراحه عن تعقد أسلوبه وجفافه، لكني.. سأحتكم إلى هيجل نفسه، و هو أول من يعترف صراحة بهذه الصعوبة: فقد كتب إلى أحد أصدقائه بعد ظهور الطبعة الأولى من "ظاهريات الروح" عام 1807 يقول: "أنى لآمل أن اتمكن في الطبعة الثانية من ظاهريات الروح أن أخفف مما تحمله السفينة من حجارة، حتى تستطيع العوم في سهولة ويسر". فإذا كانت ظاهريات الروح تحمل حجارة، فما الذي يحمله المنطق إذن؟" (مقدمة كتاب، ص16-17).

ونحن نقول إن الأستاذ إمام عبد الفتاح إمام قد بذل - بدوره - جهداً غير قليل في التخفيف من حمولة السفينة الهيجلية، والعمل على الدفع بها إلى الإمام، فضلاً عن أنه قد آلى على نفسه منذ البداية أن يقدم لنا المنطق الهيجلي بأسلوب عربي مشرق، ولغة رصينة زرينة. وربما كان من بعض أفضال الأستاذ إمام على الدراسات الهيجلية عندنا، أنه قد فتح السبيل أمام غيره من الباحثين لارتياد "العالم

<sup>(°)</sup> نشرت هذه الدراسة في الفكر المعاصر القاهرية العدد 62 أبريل 1970 حين صدور كتاب إمام عبدالفتاح إمام المنهج الجدلي عند هيجل.

الهيجلى" بروح المكتشف المتمهل المتحقق، وعقلية الباحث المتأمل المدقق. والواقع أن القارئ الذي يتوقف عند بعض عبارات المؤلف في المقدمة المشار إليه، لا يسعه سوى أن يشيد بذلك التواضع الكبير الذي تكشف عنه كلمات كهذه" "إذا كان "فكتور كوزان" قد وصف الموسوعة بأنها مخيفة وأنها أرهقته إرهاقا بالغا في قراءاتها، فقد يغفر لي ذلك بعضاً مما وقعت فيه من أخطاء. ومهما يكن من شيئ فلا يسعني في النهاية إلا أن أردد عبارة الكاتب الصيني الذي قال: "لو أردت لكتابي هذا الكمال، ما انتهيت منه إلى الأبد..." (ص17). ولاباس من نذكر القارئ هنا بأن صاحب هذا البحث قد قضى أكثر من ثمانية أعوام، قرأ خلالها المئات من الكتب عن هيجل، والمنطق الهيجلي، والجدل بين هيجل وماركس... الخ.

وأن نظرة واحدة يلقيها القارئ على محتويات الكتاب لهى الكفيلة بأن تظهره على "جدية" هذا البحث: فأن الكاتب يقسم كتابه إلى أربعة أبواب، يطلق على الباب الأول منها اسم "معالم على الطريق"، ويتناول فيه بالبحث العلاقـة بـين المنطـق والجدل، ثم مصادر الجدل الهيجلى، بينما نراه يعرض فى الباب الثانى منها (وهـو المسمى باسم "شعاب الطريق") لدراسة الصلة بين المنهج الجدلى ونظرية المعرفة، وتحديد معنى المقولات، لكى لا يلبث أن يحدثنا فى البـاب الثالـث منهـا (وهـو الموسوم باسم "طريق الجدل" و"الماهية" و"الفكرة الشاملة"، حتى إذا ما بلـغ البـاب الرابع والأخير (وهو المعنون باسم "نتائج وآثار") راح يحدثنا عن الجدل الماركسي وعلاقته بالجدل الهيجلى، لكى ينتهى فى خاتمة المطاف إلى تقييم شـامل للمنطـق الهيجلى، بعد استعراض واف لمواقف الأنصار والخصوم على السواء مـن هـذا المنطق. وواضح من هذا التبويب أن دراسة الباحث لموضوعه دراسـة منهجيـة المنظمة تكشف عن عقلية منطقية مترابطة، وتنم عن رغبة صادقة فى استيفاء شتى منظمة تكشف عن عقلية منطقية مترابطة، وتنم عن رغبة صادقة فى استيفاء شتى جوانب الموضوع.

وإذا كان أرسطو قد قال من قديم الزمن: "أن الباحث الذي لا يبدأ بتحديد موضوعه هو كالسائر الذي لا يدري إلى أية جهة يريد أن يتوجه" فليس بدعا أن نجد الأستاذ إمام يبدأ بحثه الأكاديمي بتحديد موضوعه، فيقول: "موضوع هذا البحث هو المنهج الجدلي عند هيجل، وهو بالصورة التي سنعرضها يحتاج إلى

قليل من الإيضاح، فقد ذهبنا في هذا البحث إلى أن المنهج الجدلي عند هيجل هـو المنطق نفسه، وليس مجرد "صورة" طبقها هيجل في المنطق، كما طبقها في جوانب أخرى من فلسفته..." (ص 21). وهذه القضية الأصلية التي تقوم عليها كـل رسالة الباحث تتعارض تعارضاً صارخاً مع قول هيجل نفسه في المنطق الكبير من أنه لم يتخيل قط "أن هذا المنهج" الذي سار عليه "في المنطق" أو بالأحرى الذي سار عليه المنطق نفسه، لا يقبل الكثير من الإصلاح والتنقيح في تفصيلاته الكثيرة المتعددة (ص367) كما أنها لا تتفق مع قول هيجل أيضاً في موضع آخر من أنه "قد قدم في كتابه "ظاهريات الروح" مثلاً للمنهج الجدلي حين طبقه على موضوع عيني هو: الوعي" (ص34)... والواقع أنه إذا كان الباحث نفسه يعترف منذ البداية بأن المنهج الجدلى "خطوة" من خطوات المنطق (ص25). فكيف يكون الجزء هـو الكل، أو كيف تكون الخطوة الواحدة هي المسار الكلي بأكمله؟ وإذا كنا نراه يقــر في موضع آخر بأن للمنهج الجدلي تطبيقات أخرى يمينية (ص34)، كما هو الحال مثلاً بالنسبة إلى فلسفة الطبيعة أو فلسفة الروح، فكيف يصدر علم القول بأن "المنهج الجدلي هو المنطق وحده؟" ثم كيف يعود فيزعم بعد ذلك أن "المنهج جـزء من نسيج المنطق نفسه؟". وإذا كان "المنهج الجدلي" لا يزيد عن كونه عملية استنباط للمقو لات، تبدأ بمقولة "الوجود" وتنتهى بمقولة "الفكرة المطلقة"، فهل يكون هذا "المنهج" هو "الروح التي تشيع الحياة في جميع العلوم"؟ أو هل يكون مثل هـــذا الاستنباط هو جوهر "ظاهريات الروح" (مثلا)، أو "فلسفة التساريخ"، أو "فلسفة القانون"، أو "تاريخ الفلسفة" عند هيجل؟

الحق أننا لو امعنا النظر إلى الكتاب الذي قدمه لنا الأستاذ إمام، لوجدنا أن الجانب الأكبر منه يكاد يقتصر على دراسة "المنطق الهيجلي" كما يظهر بوضوح من الباب الثالث (من ص169 إلى ص314)، الذي يتعرض فيه المؤلف لدراسة المقولات الهيجلية بالتفصيل. ولو أن الكاتب أطلق على رسالته اسم "منطق هيجل"، لما تغير صلب البحث في كثير أو قليل. وإلا فليقل لنا المؤلف – مثلا – ما هو الفارق الأساسي بين كتابه هو، وكتاب آخر مثل كتاب ميور G.R. Mure المسمى باسم: "دراسة لمنطق هيجل"؛ أو فليقل لنا ما الذي يمين بحثه الموسوم باسم

"المنهج الجدلي عند هيجل" عن الباب الثاني الموسوم باسم "المنطق" في كتاب ستيس W.T. Stace الكلاسيكي المعروف: "فلسفة هيجل، ؟ وبهذه المناسبة، ألا يحق لنا أن نصارح الأستاذ إمام بأنه قد اعتمد على كتاب ستيس أكثر من اللزم، لدرجة أن بعض فقرات رسالته تكاد تكون ترجمة حرفية أمينة لعبارات بنصها من كتاب ستيس؟ صحيح أن الأستاذ إمام كان من الأمانة بحيث أنه لم يغفسل الإشسارة إلى هذا المرجع في مواضع عديدة من كتابه، ولكننا نلاحظ - مع ذلك - أن مثل هذه الإشارات المتكررة لا تعفى الكاتب من الخطأ الذي وقع فيه ستيس حين فســر المنطق الهيجلى بأسره على أنه مجرد عملية "استنباط" آلى رتيب لبعض المقولات وكأن كل جهد هيجل قد انحصر في استخراج المقولات بعضها من البعض الآخر، على نحو ما يستخرج "الحاوى" البارع بعض "المناديل" من داخل علبته السحرية! ولو أن الأستاذ إمام عاد إلى بعض التأويلات الحديثة لمنطق هيجل - وعلى رأسها تأويــل الأستاذ جان هيبوليت في كتابه المسمى باسم "المنطق والوجود" Logique et existence فربما كان ليغير من فكرته الضيقة عن عملية "استنباط المقولات" وحسبنا أن نحيل الأستاذ إمام إلى البحث القيم الذي كتبه الفيلسوف الألماني المعاصس نيكولاي هازتمان Nicolai Hartmann "بمجلة الميتافيزيقا والأخلاق" (عام 1931) تحت عنوان "هيجل وديالكتيك الواقع"، لكي نبين له كيف أن الكثير من الباحثين قد فطنوا منذ زمن بعيد إلى أن الجدل الهيجلي لا يقتصر على متابعة طريقة فيشته الاستنباطية المحضة التي كان قد اصطنعها (أي فيشته) في كتابه "نسق العلم" (1791). الحق أننا لو عدنا إلى "ظاهريات الروح"، لتبين لنا بوضوح أن الديالكتيك الهيجلى ليس مجرد "منهج" فلسفى فحسب، وإنما هو أيضاً تعبير عن صميم الحركة الباطنية للصيرورة الروحية الشاملة. ولعل هذا ما حدا بهيجل نفسه إلى القول بأن الجدل هو "الخبرة التي يحصلها الوعي عن ذاته من جهة وموضوعه من جهة أخرى". فليس "الديالكتيك" سوى تلك "الحركة المعاشة" التي يعانيها الوعى في سعيه المستمر نحو التقدم". ومثل هذه النظرة هي التي قد تحول بيننا وبين التسليم بما يقول به ستيس من أن المنهج الجدلي هو مجرد "منهج أولى "أو قبلسي" apriori، لا يكساد يمت بأدنى صلة إلى التجربة الروحية أو الخبرة الحضارية للبشرية ككل. وقد أحسن الأستاذ إمام صنعاً حين عمد إلى مناقشة رأى الباحثين الدنين الدنين النووا أصلا أن يكون ثمة "منهج جدلى" عند هيجل، وذلك قبل الخوض فى عملية عرض المقولات الهيجلية. ومن هنا فقد راح الباحث يبين لنا كيف أن الأستاذ "كوجيب" (مثلاً) قد ذهب إلى أن "الجدل" خاصية للفكر المنطقى فى نظر الكثيرين، ولكنه ليس منهجاً للبحث والدراسة فى نظر هيجل. وحجة كوجيف فى هذا الصدد هى أن المنطق الهيجلى ليس منطقاً بالمعنى المألوف لهذه الكلمة، وبالتالى فإنه ليس تنظرية" فى المعرفة، وإنما هو "أو أنطولوجيا" أو علم للوجود. وتبعاً لذلك فأن الخصائص التى ترد فى هيجل هى بعينها خصائص الوجود نفسه، وهذا ما ينفع بنا المنطق الهيجلى مقولات انطولوجيسة، وليست مقولات منطقية أو عرفانية. ولما كان من الضرورى للفيلسوف حين يواجه الواقع أن يقف منه موقفاً تأملياً خالصاً، فأن النشاط الفلسفى أو العلمى – فى نظر كوجيف – نشاط منه موقفاً تأملياً خالصاً، فأن النشاط الفلسفى أو العلمى أو هو منهج "فينومنولوجيف على الإطلاق، بل هو مجرد منهج وصفى أو ناملى، أو هو منهج "فينومنولوجي" على الإطلاق، بل هو مجرد منهج وصفى أو ناملى، أو هو منهج "فينومنولوجي" بالمعنى الذى استخدم فيه هوسرل هذا اللفظ. (ف 151 ص151–162).

والباحث ينفق مع كوجيف في أن الوجود – عند هيجل – هو نفسه جدلي، وأن مقولات المنطق الهيجلي مقولات أونطولوجية موضوعية، ولكنه "يخالفه في أنها ليست مقولات منطقية أو عرفانية" هذا تعبير الأستاذ المؤلف، وهو تعبير غير دقيق، لأنه قد يوحي بعكس ما يريده المؤلف تماماً. والمسراد هنا أن المقولات منطقية أو عرفانية إلى جانب كونها وجودية أو موضوعية وعلى حين أن الأستاذ كوجيف قد حرص على إبراز "موضوعية" المقولات عند هيجل، باعتبارها الركائز الأساسية للوجود، نجد أن الأستاذ إمام يذكرنا بأن اهتمام هيجل البالغ بموضوعية المقولات لم يكن يرجع إلا إلى رغبته في معارضة مقولات كانت الذاتية ولكن هذا لا يعنى أن المقولات الهيجلية قد بقيت مجرد مقولات موضوعية، بل هي قد كانت أيضاً مقولات ذاتية، خصوصاً إذا عرفنا أن الفكر الذاتي – عند هيجل – هو نفسه الفكر الموضوعي. (ص165–166).

بيد أننا كنا ننتظر من الأستاذ المؤلف أن لب بناقش الموضوع هنا: إلا و هو فهم الأستاذ كوجيف لطبيعة "الجدل" الهيجلي، ورفضه لإمكان قيام "منهج جدلي" في صميم الفلسفة الهيجلية، والحق أننا إذا فهمنا "الجدل" على أنه عملية من عمليات الفكر أو "منهج" بالمعنى المفهوم لدى أفلاطون في "الجمهورية"، أو لدى ماركس في "رأس المال" فإننا قد نجد أنفسنا مدفوعين إلى القول بأنه ليس ثمة "منهج جدلي" لدى هيجل. وذلك لأن الحقيقة - عند هيجل - حركة ذاتية تمضى من ذاتها في ذاتها، على حين أن المنهج معرفة خارجة عن المادة أو المضمون (أنظر "فينومنولوجيا الروح" الترجمة الفرنسية، الجزء الأول، ص 41). ولعل هذا ما حدا بأحد الباحثين المحدثين (ألا وهو شاتليه Chatelte إلى القول بأنه لا يمكن أن يكون ثمة "منهج جدلي" - بالمعنى الدقيق لكلمة "منهج" - في كل فلسفة هيجل الميتافيزيقية القائمة على المعرفة المطلقة.

ولو أننا انتقانا الآن إلى الباب الثالث من كتاب الأستاذ إمام، لوجدنا أنه بحدثنا فيه عنه "طريق الجدل" فيتعرض بالتفصيل لدراسة المقولات الهيجلية، ابتداء من مقولة "الوجود" حتى مقولة "الفكرة المطلقة". والعرض هنا واضح، مسحق، متماسك، فضلاً عن أنه يكاد يساير "المنطق الصغير" (الوارد في موسوعة العلوم الفلسفية" لهيجل) بصورة أمينة، دقيقة، وافية. وليس من شك في أننا ندين للأستاذ إمام بأول عرض عربي شامل للمنطق الهيجلي، بحيث أننا لنستطيع أن نقول أن بين أيدينا اليوم خلاصة عربية وافية للمقولات الهيجلية. ولكننا كنما ننتظر ممن الأستاذ المؤلف أن يتجاوز "التقسيمات الهيجلية نفسها، لكي يقدم لنا مناقشة عميقة لصلة الفكر بالواقع. وعلاقة اللغة بالمنطق ودور "الوغوس" في كل ممن الطبيعة والروح، حتى نقف على النسيج الحقيقي للمنطق الهيجلي، ولما كان هيجل قد محما التعارض القائم بين "التجريبية" من جهة و"الفلسفة العقلانية" من جهة أخرى، فقد أصبح "الديالكتيك" عنده مجرد "اكتشاف للوجود" ومن هنا فقد وجب على كل باحث أصبح "الديالكتيك" عنده مجرد "اكتشاف للوجود" ومن هنا فقد وجب على كل باحث يتصدى لدراسة المنطق الهيجلي أن ينطلق من هذا التوحيد الهيجلي العجيب بين المعرفة" و "المطلق". أو بين "الفكر" و "الحقيقة الواقعية". ولا شمك أن القارئ الأكاديمي لم يكن ينتظر من الأستاذ المؤلف أن يقتصر على اتحافه بعرض جميل الأكاديمي لم يكن ينتظر من الأستاذ المؤلف أن يقتصر على اتحافه بعرض جميل الأكاديمي لم يكن ينتظر من الأستاذ المؤلف أن يقتصر على اتحافه بعرض جميل

للمقولات (وكأنما هى مجموعة من عارضات الأزياء اللاتى تتتابع الواحدة منهن بعد الأخرى!)، بل هو قد كان يتوقع من مثل هذه الدراسة الأكاديمية للمنطق الهيجلى أن تكون بحثاً تحليلاً نقدياً لمشكلة "المنطق والوجود"، على نحو ما فعل الأستاذ هيبوليت (مثلا) فى دراسته للمنطق الهيجلى.

ومهما يكن من شئ، فقد قدم لنا الأستاذ إمام عرضاً مفصلاً لكــل مقــولات "المنطق الهيجلي". راعي فيه الوضوح، والتبسيط، والشرح الوافي. وهو قد ختم هذا العرض المسهب بقوله: "إن المضمون لا ينفصل عن التطور الحيى للفكرة الشاملة. وكل مرحلة من المراحل التي درسناها ليست إلا تصويراً للمطلق وتحديداً للعقل الخالص في صورة محدودة. ولهذا كان لابد من السير نحو الكل. وتطور هذا الكل هو ما نسميه بالمنهج". (ص313-314). وعلى الرغم من أن الأستاذ الباحث يعترف في ختام حديثه عن "المنطق" بأن الفكرة المطلقة التي انتهسي إليها هي نفسها "وجود" وبالتالي فإنها في الوقت نفسه هي "الطبيعة"، إلا أنه لا يلبث أن يعلن نهاية الحديث عن "المنهج الجدلي"، مادام "الديالكتيك" عنده قد بقي مجرد تحليل للعقل الخالص. أو مجرد استعراض استنباطي صرف لمقولات العقل المجرد! ولسنا ندرى كيف يكون "الجدل" لدى هيجل مجرد "حوار للعقل الخالص مع نفسه في حين أن الأستاذ الباحث نفسه قد اعترف منذ البداية بأن الديالكتيك الهيجلي منهج شامل أريد له استيعاب كل من الطبيعة، والمعرفة، والتاريخ، وشتى مظاهر الوجود.! وهل ننسى أن هيجل لم يكتب "علم المنطق" وخاتمة "موسوعة العلوم الفلسفية" فقد، بل هو قد كتب أيضاً "فينومنولوجيا الروح" و"فلسفة التاريخ" وإذن أفلا يكون من الخطأ الجسيم للباحث الفلسفي الذي يتصدى لدراســة "الجــدل الهيجلي"، أن يحيل "الديالكتيك" الماثل في الطبيعة، والفكر، والوجود إلى مجرد "تحليل منطقي صرف للعقل الخالص"؟

وأما فى الباب الرابع من أبواب الكتاب (المسمى باسم "نتائج وآثار")، فإنسا نجد الأستاذ المؤلف يتعرض لدراسة الجدل الماركسى، ليعقد بينه وبين الجدل الهيجلى مقارنة طريفه. والكاتب يرى هنا أن مؤسسى الماركسية قد أجمعوا على القول بأن الجدل الماركسى ليس إلا محاولة لتطبيق الجدل الهيجلى في ميادين

جديدة. ولكنه يشير إلى أن بعض الماركسيين "الغيورين على ماركس أكثر من ماركس نفسه" قد حاولوا التقليل من شأن الدور الذي لعبه منهج هيجل الجدلي في الفلسفة الماركسية، فراحوا ينسبون "الجدل" إلى ماركس نفسه. وكأنما قد أرادوا أن يسدلوا الستار على هيجل نهائياً! والمؤلف يدخل في عداد هؤلاء ستالين نفسه، مشيرا إلى عبارته التي يقول فيها: "أن ماركس وإنجلز يشيران عادة إلى هيجل حين يعرفان المنهج الجدلي، غير أن ذلك لا يعني قط أن جدل ماركس وإنجلز هو نفسه جدل هيجل، فهما لم يقتبسا من جدل هيجل سوى نواته العقلية وطرحا غلافة المثالي ثم وسعاه وأعطياه طابعاً علمياً حديثاً...". ويعقب المؤلف على هذه العبارة بقوله: "أن ستالين هنا يحاول أن يهون من شأن التراث الجدلي الهيجلي، فماركس لم يأخذ من هذا التراث سوى "النواة العقلية"؛ مجرد "نـواة" لا أكثـر ولا أقـل..!" (ص319). وليس في هذه العبارة - بعكس ما توهم الأستاذ المؤلف - أي تحامل على هيجل، أو أى انتقاص من قدره - مادام ستالين يعترف بأن ماركس قد أخذ عن هيجل "تواة" منهجه، لا مجرد غلافه أو قشرته. وفات الأستاذ المؤلف أن "النواة" هنا تشير إلى "لب" الموضوع، وأن ماركس نفسه قد سبق ستالين إلى استخدام هذا التعبير حين قال بالحرف الواحد: "أن علينا الآن أن نعيد المنهج الجدلي إلى وضعه الصحيح، إذا أردنا أن نكشف عـن نواتــه العقليــة مــن وراء صورته أو غلافه الصوفي."

بيد أن الأستاذ المؤلف – وقد نصب نفسه نصيراً ومدافعاً عن هيجل – لا يكاد يحتمل تلك المحاولات المقصودة التي يبذلها بعض الماركسيين حين يتعمدون "إزاحة هيجل، ليظل ماركس وحده في الصورة"! وهو يشير هنا – على وجه الخصوص إلى ما زعمه بعض الماركسيين المتحمسين من أن ماركس وإنجلز قد استخلصا المنهج الجدلي من دراستهما الفاحصة للعلوم الطبيعية، على اعتبار أن موضوعها هو الطبيعة الموضوعية التي هي في صميمها "جدلية". ويورد المؤلف أيضاً بعض المكتشفات العلمية التي استند إليها إنجلز – وهي اكتشاف تحول الطاقة واكتشاف الخلية الحية، واكتشاف نظرية التطور – لكي يقول لنا أن إنجلز لم يسر في كل هذه المكتشفات سوى مجرد "شواهد" أو "أدلة" على صحة الجدل الهيجلي فلم

تكن النتائج العلمية الحديثة – في رأى إنجلز – سوى مجرد تطبيقات للمنهج الجدلي. ولم يكن التقدم العلمي نفسه سوى دفعه قوية لتطبيق القوانين الهيجلية في شتى المجالات! (ص322). ويمضى المؤلف إلى حد أبعد من ذلك فيقول لنا أن إنجلز هو مجرد فيلسوف هيجلي يخبرنا بأن كل تطور العالمين المادى والروحي محكوم بقوانين الجدل لا أكثر ولا أقل. "وماذا نقول في رجل لا يخبرنا عن مصدر هذه القوانين أكثر من الإحالة المستمرة إلى كتب هيجل؟ هكذا قال هيجك، وهكذا يسير الكون، ويتم التطور." ("المنهج الجدلي عند هيجل"، ص366)!!

ونحن لا نريد أن نقع في خطأ مماثل لذلك الذي وقع فيه الأستاذ أمام حين أدى به دفاعه عن هيجل إلى التجنى على كل من ماركس وإنجلز، وإنما حسبنا أن نقول أن ارتباط الجدل الماركسي بالكثير من المكتشفات العلمية الحديثة في القرن التاسع عشر قد أكسبه طابعاً مادياً جعله على النقيض تماماً من الجدل الهيجلسي المثالى. وهنا قد يعترض الأستاذ المؤلف بقوله: "أن الماركسية قد نقلت الجدل الهيجلي كما هو بنصمه، دون أن تقليه، ودون أن تضيف إليه إضافة واحدة. وبناء على ذلك لا يجوز أن يقال أن هناك ما يمكن تسميته "بالجدل الماركسي" الذي يقابل "الجدل الهيجلي". وإنما هناك الاستخدام الماركسي للجدل الهيجلي، أو التطبيق المادى للجدل الهيجلى..." (ص336). وواضح من هذا الاعتسراض أن الأسستاذ المؤلف يقيم تفرقة غير مشروعة بين "المنهج" و"المذهب" عند كل من هيجل وماركس، لكي يقرر أن "المنهج" عندهما واحد، في حين أن "مذهب" الواحد منهمـــــا "مثالى"، ومذهب الآخر "مادى". ولسنا ندرى كيف ساغ للأستاذ المؤلف أن يقيم مثل هذه التفرقة، في حين أن هو نفسه قد اعترف منذ البداية بأن "المنهج الجدلي" عند هيجل هو صميم "منطقه"، وأنه ليس في المنطق الهيجلي ما يمكن تسميته بالصورة أو الشكل، بل هناك "علم" له مادته وصورته معا، أو موضوعه وشكله معاً. ومادام الأستاذ المؤلف بل قد سلم بأن المنطق و الميتافيزيقا - عند هيجل - شـــ و احــد، فكيف جاز له بعد ذلك أن يفصل "جدل" هيجل عن "نزعته المثاليــة" وكــان فــي الإمكان فصل صورة "المنطق الهيجلي" عن مادته!؟ أليست "المثالية" إذن هي لحمة "الجدل الهيجلي" وسداه، بحيث قد يعسر علينا أن نتحدث عن "جدل هيجلي" يجيئ

منفصلاً تماماً عن ذلك "المذهب المثالى" الذى اتخذ نقطة انطلاقه من عملية التوحيد بين "الفكر" و "الوجود"؟

الحق أن "ديالكتيك" هيجل قد قام على مسلمة مثالية هامة، جعلت من "الجدل" كله مجرد عملية تحقق خارجي للفكرة الشاملة أو الحقيقة الروحية الكلية في صميم العالم، بينما نجد لدى ماركس أن العالم المادى موجود في استقلال تام عن كل عقل، وأن المادة هي الوسيط الذي يتحقق من خلاله التطور الديالكتيكي باسره. ومعنى هذا أن "جدل الفكر" قد اصبح في نظر ماركس انعكاساً لجدل الأشياء، بينما بقيت الأشياء عند هيجل هي نفسها مجرد انعكاس للفكر. ولسنا ننكر أن ماركس قد اصطنع قوانين الجدل الهيجلي، فقال بالتغير من الكم إلى الكيف، ونادى بصراع الأضداد وتداخلها، وذهب إلى القول بنفي النفي، ولكن هذا كله لا يعني أن يكون الجدل الماركسي هو الجدل الهيجلي بعينه، أو ألا يكون ثمة "جدل ماركسي" على الإطلاق!

لقد نظر هيجل إلى العالم، والإنسان، والتاريخ، نظرة ديالكتيكية، فأكد حقيقة التطور من خلال الصراع، وشدد على القوة المحركة للأهواء، أو الانفعالات البشرية، ونادى بأن من شأن تلك القوة أن تحدث نتائج لم تكن مقصودة على الإطلاق، وأبرز ما نتطوى عليه الثورات المفاجئة والانقلابات العارضة من سخرية تاريخية! ولكن هذه "النظرة الديالكتيكية" إلى الوجود لم تتخذ – عند هيجل صنوية التنبؤ بمستقبل الأحداث. ولعل هذا ما حدا بأحد الباحثين إلى القول بأن طريقه التنبؤ بمستقبل الأحداث. ولعل هذا ما حدا بأحد الباحثين إلى شئ كائنا ما كان، الهيجل نفسه لم يستخدم الجدل مطلقاً كاداة للتكهن أو النتبؤ بأى شئ كائنا ما كان، فضلا عن أنه لم يرد للجدل أن يفهم على هذا النحو. فلم يكن "الجدل" عنده بمثابة من صميم الواقع وبعبارة أخرى، فأن أقصى ما يمكن أن يقال عن الجدل الهيجلي من صميم الواقع وبعبارة أخرى، فأن أقصى ما يمكن أن يقال عن الجدل الهيجلي الأحوال "منهج عرض" method of exposition لكنه لم يكن بأى حال من الأحوال "منهج عرض" W. Kaufmann . "Hegel": method of discovery ويلاحظ كاوفمان – موضع آخر – أن ماركس قد وجد في "الجدل" منهجاً علمياً علمياً من المستقبل، في حين أن هيجل صارماً نستطيع عن طريقة وضع بعض التنبؤات عن المستقبل، في حين أن هيجل صارماً نستطيع عن طريقة وضع بعض التنبؤات عن المستقبل، في حين أن هيجل

- على العكس من ذلك - قد ذهب إلى أنه لابد للفلسفة من أن تحصر نفسها في دائرة "الحاضر" و"الماضى" وحدهما، دون التورط في التنبؤ بأى شئ عن المستقبل! وفي هذا يظهر الفارق الكبير بين جدل هيجل وجدل ماركس، خصوصاً إذا عرفنا أن الجدل الهيجلي لم يكن في يوم من الأيام ذلك "المنهج العلمي المعارم الذي أراد ماركس والماركسيون من بعده أن يتخذوا منه أداة لدر اسه "الإنتاج وفهم طبيعة "الظروف المادية".

بيد أن هذا لا يمنعنا من القول بأن كلا من ماركس وإنجلز قد حرص علسى تأكيد أهمية "الجدل" أكثر من حرصه على تأكيد أهمية "المادية" كما أن كلا منهما قد اهتم بالجانب "التاريخي" أكثر من اهتمامه بالجانب "الاقتصادي" المحض، في ماديته الجدلية التاريخية، كما لاحظ لينين - بحق - Materialisme et "Leaine :empirico-criticisme إذا سلمنا مع المؤلف بان الماركسية قد رفضت الكثير من الأفكار الهيجلية - كالفكرة الشاملة، والعقل، والسروح، والمطلق.. الخ - فأننا لن نستطيع أن نوافقه على أن "الجدل الماركسي ومقو لاته ليس شيئاً آخر غير الجدل الهيجلي، وأن الماركسية تبنت الجدل الهيجلي، كما هو، دون أن تقلبه أو تعكسه." (ص357) والرأى عندنا أن مدذهب أي فيلسوف لا ينفصل مطلقاً عن منهجه، بل أن "المذهب" هو "المنهج" نفسه مطبقاً، أو هو "المنهج" تحت محك التجربة. ولسنا ندرى كيف جاز لمؤلف كتاب "المنهج الجدلي عند هيجل" أن يزعم بأن "المنطق الهيجلي يخلو من المثالية والمادية معساً" (ص358)، فى حين أن هذا المنطق - بحكمه علما له مادته وصورته - ينصب أو لا وقبل كل شي على "الحقيقة المطلقة" أو "الفكرة الشاملة" idea وهذا ما فطن إليه المؤلف نفسه فقد عاد يقول أن هيجل فيلسوف "مثالي" يرى أن تطور المعرفة البشرية صورة من صور التطور الجدلي للفكر.. (ص365).

على أننا لا نلبث أن نجد المؤلف نفسه - بعد كل هذا الجهد الشاق الذى بذله فى سبيل التوحيد بين الجدل الهيجلى والجدل الماركسى - يعود فيحمل على "الجدل الماركسى" ويتهمه بأنه ليس إلا تشويها للجدل الهيجلى! وهذا ما عبر عنه المؤلف بقوله: "أن إنجلز أساء فهم الجدل الهيجلى، وطبقه تطبيقاً أعوج، حين حطم الرأس،

وفرض على الجسم السير بلا عقل وبلا وعي. ولعل هذا ما كان يعنيه هوك حين قال أن إنجلز أخذ من الجدل الهيجلي أكثر بكثير مما استطاع أن يهضه. ونقول أيضاً أن الماركسية حين جمعت بين المنطق الهيجلي والمادة قد فرضت على "الماكينة" أن تعمل بوقود غريب عنها - كما يقول فينسدلي -،" (ص366) -ويعجب المرء كيف يزعم المؤلف أن إنجلز قد أساء فهم الجدل الهيجلسي، بعد أن قرر هو نفسه من قبل أن الماركسية قد نقلت عن هيجل نصاً وروحاً. (ص325)، وبعد أن أشاد بإنجاز على وجه الخصوص لأنه اعتبر منطق هيجل (بوصفه دراسة لصورة الفكر ومقولاته) "عملا لم يضطلع به أحد مند أرسطو غير هيجال" (ص326!!) ولا يمكن أن تكون حملة المؤلف على إنجلز راجعة إلى نزعته المادية (فأن نظرة المؤلف مركزة على المنهج، لا على المذهب)، فضلاً عن أنسه هو نفسه قد أشار من قبل إلى أن جهد الماركسية - بالقياس إلى الفلسفات الماديسة السابقة - قد انحصر في إضافتها للجدل الهيجلي إلى المفهوم المادي عن الطبيعــة والعالم (ص326). ولسنا نفهم - بعد هذا وذاك - كيف يكون "الجدل" وقودا غريباً على "الماركسية" مادام المؤلف قد زعم أن "المنهج الديالكتيكي" مجرد "أداة منهجية" تصلح للمادية كما تصلح للمثالية وإذن فإن قول الكاتب بأن إنجلز "قد حطم الرأس وفرض على الجسم السير بلا عقل ولا وعي" قول متعارض تماماً مع كل إرادت السابقة؛ وهو لا يمكن أن يستقيم إلا مع فلسفة مثالية تضع "الجدل" في نطاق "النزعات التصورية" وحدها. ولعل هذا ما ذهب إليه مثلاً الفيلسوف الروسي نيقو لاي برديائيف حين قال أن المادية الجدلية تناقض في الحدود. وذلك لأنه لا يمكن أن يكون ثمة "ديالكتيك" للمادة، مادام "الديالكتيك" يفترض "اللوغوس"، ويستلزم "المعنى". فليس من الممكن إذن أن يكون هناك سوى فليس من الممكن إذن أن يكون هناك سوى ديالكتيك "الفكرة" ، أعنى جدل العقل. "Berdyaev: "Orgin of Russisn Communism".

على أن ميول المؤلف العدوانية لا تقف عند حد مهاجمة الجدل الماركسى والحملة على أنصاره، بل هي تمتد أيضاً إلى الجدل الهيجلي نفسه (على وعلى أعدائي يارب!). وآية ذلك أننا نراه في الفصل الثاني من الباب الرابع (الموسم باسم نقد وتقدير) يساير معظم خصوم الهيجلية في الحملة على "الديالكتيك الهيجلية."

فيقول تارة أنه ينطوى على مغالطة منطقية واضحة في فهمسه لطبيعسة "الكلسي"، ويقول تارة أخرى أنه لا ينتقل انتقالاً منطقياً مشروعاً من "المجرد" إلى "العينك". ويزعم حينا أنه يشوه معنى "السلب"، بينما يدعى حينا آخر أنه يوجد بين نطاق "الفكر" ونطاق "الوجود" دون ما أي أساس ميتافيزيقي مقبول ...السخ. و لا يتسع المقام هنا لمناقشة الكثير من الاعتراضات التي وجهها الأستاذ المؤلف إلى "منهج هيجل الجدلي" ولكن حسبنا أن نقول أن الكثير من هذه الاعتراضات يستند إلى "وجهات نظر" متباينة، وكأن المؤلف قد حشد كل الانتقادات التي وجهت إلى جدل هيجل، دون العناية بتحديد موقفه الخاص من تلك الانتقادات! ومن هنا فقد اتسمت بعض مأخذه على الجدل الهيجلي بطابع فلاسفة التحليا حينا، وطابع فلاسفة "البرجماتية" حينا آخر، بينما اصطبغت حملاته على المنهج الجدلي تسارة بصسبغة وضعية معادية لكل اتجاه ميتافيزيقي، وتارة أخرى بصبغة تاريخية زمانية ترى أن هيجل قد أغفل تسلسل المذاهب الفلسفية في التاريخ.. الخ. وإذا بنا نصل - في خاتمة المطاف – إلى هذه النتيجة العجيبة التي لم يكن ثمة شي يسؤنن بها على الإطلاق، ألا وهي "أن المنهج الجدلي عند هيجل ليس منهجاً بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة"! (ص391). وبعد أن كان المؤلف قد عارض رأى كوجيف القائل بأن المنهج الهيجلي ليس منهجاً جدلياً وإنما هو منهج وصفى، نراه يعود فيأخذ صراحة بهذا الرأى، معللا رفضه السابق له بقوله أنه لم يكن قد عارضه إلا من وجهة نظر هيجل نفسه!! (ص391). ثم لا يلبث المؤلف أن يعتنق وجهة نظر أخرى للأستاذ كاوفمان فيقول: "أن هيجل كان يرى أن الفلسفة لابد من أن يكون لها منهجها الخاص: "وكان يكتب أحياناً كما لو كان لديه مثل هذا المنهج، لكن الواقع أن ذلك لسن يكن صحيحاً. وبدلاً من أن يعترف هيجل بأنه ليس لديه منهج، أخرج لنا ما يسمى عادة بالاستنباطات الجدلية: وهي وأن كانت تختلف من حالة إلى أخرى، فإنها تشترك جميعاً في محاولة الظهور بمظهر الصرامة المنطقية بطريقة أو بسأخرى.", Kaumann: "Hegel, محاولة الظهور بمظهر .(173-173 والأستاذ كاوفمان نفسه يعترف بأن وجهة نظره هذه تتعارض تماماً مع موقف الفيلسوف الإنجليزي الراحل ماكتجارت: وأما الأستاذ إمام فإنه يأخذ بوجهة نظر كاوفمان، بعد أن سبق له - في مقدمة رسالته - أن أشاد بوجهة نظر ماكتجارت حين كتب يقول: "أن المنهج الجدلي عند هيجل هو حجر الزاوية في

بناء المذهب، فلو أننا سلمنا بما قاله هيجل في المنطق ثم رفضنا بعد ذلك كل مسا كتبه، فسوف يكون لدينا مذهب فلسفى، صحيح أنه لم يكتمل تماماً ولكنه مع ذلك يصل بنا إلى نتائج غاية في الأهمية. ولو أننا من ناحية أخرى رفضنا المنهج الجدلى الذي يوصلنا إلى الفكرة المطلقة فسوف ينهار المذهب من أساسه، ذلك لأن هيجل يعتمد في بقية مذهبه على ما وصل إليه في المنطق..." ("المنهج الجدلى عند هيجل"، ص35). وبعد أن كان السيد إمام قد دافع بحرارة عن "المنهج الجدلى" في معرض حديثه عن موقف الماركسيين من هيجل نراه يعود فيحطم كل ما ابتناه، لكي يعلن في النهاية – مع كل من فيندلي، وكاوفمان – أن المرء لا يجد في كل المنطق الهيجلي سوى بعض الملاحظات الهامة التي قد لا تخلو من قيمة، أو هو بالأحرى سوى جميع مظاهر التصنع والتظاهر، دون أن يلتقي في النهاية بأي منهج واضح يستطيع أن يستخدمه إذا أراد... (ص392)!!

على أن الشفقة لا تلبث أن تأخذه بهيجل، وكأن لسان حاله يقول: "لابد لنا في النهاية من أن "نجبر بخاطر هذا المسكين"!! وهكذا نراه يعود فيحاول الدفاع عن فكرة هيجل في الضرورة، ورأيه في التناقض ومحاولت لإبراز نشاط الفكر وحيويته، ونظريته في الجدل بوصفه مزيجا من الوعي والحوار..الخ. ثم يقدم لنا المؤلف في النهاية ثمان نقاط يلخص فيها أهم الأفكار القيمة التي كشف عنها الجدل الهيجلي، وهي تدور في معظمها حول أهمية "العلاقة" في إبراز تشابك الأفكار والأحداث، وضرورة الربط بين "الظاهر" و"الباطن"، وقيمة التطور والحركة في فهم الأشياء، وتأكيد المنطق الهيجلي لنسبية المعارف البشرية، ودور فكرة "النسق فهم الأشياء، وتأكيد المنطق الهيجلي لنسبية المعارف البشري وترابط المذاهب الفلسفية. الكلي" في العلم والفلسفة، وأخيراً وحدة التاريخ البشري وترابط المذاهب الفلسفية. وتجئ النغمة الختامية للكتاب مفاجأة لم تكن في الحسبان، إذ يبرز لنا هيجل بغتة بصورة الفيلسوف "الواقعي" الذي أعلن استقلال العالم عن الذات، وانكر الزعم بأن المعالم المذارجي!! (ص400).

.. تلك خلاصة سريعة لمضمون كتاب "المنهج الجدلى عند هيجل" للأستاذ إمام عبد الفتاح إمام، وبقى أن نقول كلمة موجزة عن الكتاب من حيث الشكل. وهنا نجد أن أسلوب الكاتب – فى الحقيقة – أسلوب سهل ممتنع، لا يخلو أحياناً مسن إشراق ونصاعة. وليس فى عرض "المنهج الجدلى" – على نحو ما قدمه لنا المؤلف – أى غموض أو تعقيد، بل هناك – على العكس – وضوح وتبسيط. وكنا نود لو حرص الأستاذ المؤلف على تجنب الأخطاء النحوية واللغوية، حتى يجئ العرض سليما، شكلا وموضوعاً. ولكننا – مع الأسف – نلتقى بالكثير من أخطاء الإعراب، كقوله مثلاً: "وسوف يجد علماء الطبيعة المحدثين" (ص318، ص10)، أو قوله: وسيجد علماء الطبيعة البارزين." (ص318، ص15) أو كقوله "وأن يقول الماركسيين.." (ص342، س13)، أو كقوله: "ذلك لأن هذا المنطق ليس ألا .. عرض بارع للركائز التى قامت عليها المعرفة البشرية" (ص358، ص13)..الخوجين يقول الأستاذ المؤلف – مثلا – : "لقد رأى ماركس أن جوهر فلسفة هيجل وحين يقول الأستاذ المؤلف – مثلا – : "لقد رأى ماركس أن جوهر فلسفة هيجل المثالية ليس شيئا غير العرض النظرى للعقيدة المسيحية، مع أن خيطا أحمر من الحاد برومثيوس.. كان يسرى فى كل كتاباته الفلسفية ..الخ" (ص239)، فإن المرء قد يظن لأول وهلة أن الكلام هنا يعود على هيجل. فى حين أن المؤلف يقصد هنا ماركس، لا هيجل!! ولكن كل هذه هنات هينات لا تنتقص من قدر العرض ماركس، لا هيجل!! ولكن كل هذه هنات هينات لا تنتقص من قدر العرض الواضح السهل الذى قدمه لنا الأستاذ إمام عبد الفتاح إمام فى مؤلفه الضخم.

وأخيراً لا يسعنا سوى أن نشيد بهذا الجهد الأكاديمى الكبير الذى اضطلع به الأستاذ المؤلف حين أخذ على عاتقه شرح "المنطق الهيجلى"، واستعراض مقولاته، وبيان مصادر الجدل الهيجلى، ومناقشة هذا الجدل بين أنصاره وخصومه.. السخ. ولم يفت الأستاذ إمام أن يقدم لنا فى ختام كتابه تلخيصاً تخطيطياً لمقولات الفصول الثلاثة من كتاب "علم المنطق" لهيجل، كما أنه قد وضع بين أيدينا معجما لأهم المصطلحات التى وردت على لسان هيجل، باللغتين الألمانية والإنجليزية. وكذلك قدم لنا المؤلف ثبتاً وافياً بعدد كبير من المراجع العربية والأجنبية (مسن ص 405 إلى ص 415) يدور معظمها حول هيجل، والماركسية، ويمثل بعضها الآخر مراجع عامة فى الفلسفة. وهكذا جاءت رسالة الأستاذ إمام عملاً علمياً دقيقاً، نرجو أن يتخذ منه طلاب البحوث الأكاديمية عندنا نموذجاً يحتذى. ومهما يكن من أمر تلك النقاط التى اختلفنا بشأنها مع الأستاذ إمام، فسيبقى "المنهج الجدلى عند هيجك" أول

خطوة جدية خطاها الباحثون الأكاديميون عندنا في مضمار "الدراسات الهيجليسة". ونحن نطمع في أن تكون الخطوة التالية في هذا المجال دراسة أكاديميسة طويلسة الباع لفلسفة التاريخ عند هيجل، آملين أن يقوم بإذن الله – من بين أبنائنا الممتازين – من يأخذ على عائقه القيام بمثل هذه الدراسة الجادة، سائراً على نهج الأستاذ إمسام عبد الفتاح إمام الذي فتح السبيل أمام غيره من الباحثين!

### مجاهد عبد المنعم وجدل هيجل

## موفق محادين (")

ابتداء فإن الحديث عن هيجل، خاصة من قبل باحثين (هواة) مثلى يحاولون الاقتراب من ضفاف الفلسفة، أمر عسير ومحرج ويبعث على الاعتذار ... ولا يقل عن ذلك إرباكاً وإحراجاً واعتذاراً الاقتراب من الذين تناولوا هذا الفيلسوف مثل أمام عبد الفتاح وزكريا إبراهيم ومجاهد عبد المنعم وغيرهم.

وشفاعتى فى الاستجابة لدعوة الصديق الدكتور أحمد عبد الحليم عطية للمساهمة فى هذا الملف هى القراءات والنقاشات الماركسية حول الديالكتيك والتى انخرطت فيه مع كثيرين من أبناء جيلى سواء كانوا ماركسيين أو من خارج الماركسية.

وفيما يخص مساهمة الأستاذ مجاهد عبد المنعم حول هذا الجدل فقد وجدت أن هذا المفكر العربى المصرى، بالقدر الذى حاول فيه تقديم هيجل وبالأحرى جدله، بروح الحدس الدينى فى حركته وكشفه الدائم للروح المطلق، بالقدر الذى قدم فيه هذا الجدل كقاسم مرجعى مشترك أو عام لتيارات وفلسفات عديدة.

والحق أنه لا يوجد بستان فكرى أو معرفى واحد لا يوجد فيه زهرة هذا الجدل. وباستخدام (منطق، مجاهد نفسه) الذى يتداخل فيه اللاهوت الفلسفى مع الحدس العقلى الديكارتى يمكن القول أن القاسم المرجعى العام المذكور فى اقتراب من يالكتيك هيجل أقرب ما يكون إلى "سمكة المسيح" التى تنمو وتتكاثر على مائدة مفتوحة اتسعت لتلاميذ وأحبار عديدين، من الظاهر اتبين إلى الوجوديين إلى الماركسيين خصوصاً. وقبل محاولة التعرف على موقع هؤلاء من سمكة المسيح المذكوره (الديالكتيك) نستعرض بسرعة أهم تبدياتها.

أو لأ: قانون التناقض بوصفه قانوناً لوحدة وصدراع الأضداد وبوصف الصراع جوهر هذا القانون، حيث الحركة جوهر التناقض. فالوحدة ليست أكثر من تعبير عن السلب المتعين، عن استدامة أو سيرورة الصراع الهادئة فيما التساقض

<sup>(°)</sup> كاتب وناقد أردني وعضو الجمعية الفلسفية الأردنية.

هو نروة الصراع في لحظات التحولات والتراكمات الكبرى.

كما يجب ألا نفهم التناقض على أنه آلى على مرحلتين، فهيجل يحذرنا من هذا ويقول أن لا شئ يتحرك لا لأنه هنا فى نقطة من الزمن وهناك فى نقطة أخرى بل لأنه فى النقطة نفسها من الزمن هنا وليس هنا، وهو فى هذا المكان كائن وغير كائن.

ثانياً: كشف الوجود عن نفسه فى صيرورته المتنامية عبر الحركة وفى الواقع. فهو ليس كلمات مسبقة تظهر مرة واحدة أو بالقطعة. وقد أغامر إذا قلت أن مجاهد عبد المنعم ربما يريد أن يقول أو يضيف بأن الوجود لا ينكشف فقط بل يتشكل فى هذا الانكشاف.. وذلك بدلالة التبديات أو التجليات التالية:

- الواقعي في العقلاني. فكل ما هو واقعي عقلاني وكل ما هو عقلاني واقعي.
  - المطلق، الموضوع في الذات.
  - الإيجاب الكلى في السلب المتعين.
    - الحرية كوعى للضرورة.

ويضرب لنا هيجل مثالاً ممتازاً على هذا... فهو يقول: إذا اعتبرت الحرية مقابلاً مجرداً للضرورة، فإن هذا هو مجرد "فكرة" فهو الحرية، على حين أن المعنى الحقيقى والعقلى للحرية يحتوى على الضرورة عندما يجرى تجاوزها داخلها...

إن الحرية والضرورة مرتبطان معاً ليست كل منهما غريبة عن الأخرى.. وبهذا الطريقة تتحول الضرورة إلى حرية – لا حرية تقوم في عملية السلب المجرد. بل الحرية العينية والإيجابية.. ومن هذا نتبين خطا اعتبار الحرية والضرورة طاردة كل منهما للأخرى وبهذا نستطيع أن نفهم التعريف الشهير لدى هيجل للحرية من أنها وعى للضرورة فمن شأن هذا التفهم أن يحول الضرورة إلى حرية.

الحرية عند هيجل هي مطابقة الحرية لنفسها. هي أن تصبع ذاتاً وموضوعاً، أن تصبع منطلقاً وغاية.. إن غاية الحرية هي حريتها بالمعنى الذي سيقوله سارتر فيما بعد أن الإنسان هو الحرية.. لكن علينا أن ننظر بحذر عندما يوحد هيجل بين

الحرية وفكرتها فعند هيجل الذي لا يعرف أى مجال للحقيقة وراء العالم، الفكرة هي الفعل، ومهمة الإنسان هي أن يعيش في وقائعيتها والفكرة تعيش كادراك وكحياة.

# ثالثاً: الانعكاس الجدلى للواقع الجدلى في الفكر الجدلى:

وهنا ثمة استدراك نظرى لا يخلو من المغامرة، ومؤداه أن مقاربة السوعى وحركة الفكر بمفهوم مثل المثالية ووضعها كنظير للمادية مقاربة تعسفية لتمرير هذا الفصل المفتعل بين المادية وبين الأفكار التى يجرى التعامل معها بالمنطق المثالى أو صورة عنه. فالنظير المثالى كما أزعم مفهوم آخر تمت استعارته خطأ هنا كمقابل للمادية، وعلى الأغلب فإن جوهر هذه الاستعارة ليس بعيداً عن الذهنية اللاهوتية حتى عند بعض الماركسيين. فمقابل الخير والشر، الحق والباطل، وجدت المادية نفسه وجها لوجه مع المثالية ولم يكن ذلك صحيحاً.

ومن جهة ثانية فإن الدياليكتيك أبعد ما يكون كنلك عن جدل الطبيعة (مقابلات فيزيائية ثابتة – كريات حمراء مقابل كريات بيضاء...) بل أن هذا الجدل هو المسئول عن إقامة الحولجز التعسفية بين العلوم الطبيعية والاجتماعية. بحيث صارت الخيارات أما إلغاء كل خصوصية أو تعظيمها وهو المسئول عن إنتاج معادلة الوعى الزائف مقابل العلم الحقيقى.

إن المعيار (الجدلى) فى ثنائيات النقائض والأضداد يجب أن ينبعث ابتداءاً من قانون هذه الأضداد نفسها وليس من خارجها. وتكمن أهمية هذا المعيار فل التمييز بين المتقابلات القيمية السياسية والأخلاقية. الخير الشر، الجمال القبح، العدو الصديق، البرجوازية العمال.. الخ وبين القواعد الأساسية للديالكتيك والتى تعرضت ولا تزال لعشرات المحاولات الفلسفية لهدمها أو تعويمها، سواء باسم نعى المقولات الكلية للفلسفة أو نعى الفلسفة كلها أو تعويمها فى بورصة لا تنتهى من التجديفات (الفلسفية).

إن ثنائيات مثل الخير - الشر، الجمال - القبح.. الن ثنائيات سوى تشخيصات أو تبديات غير متساوية وقابلة للزيادة والنقصان، فالخير لا يساوى الشر، والجمال

لا يساوى القبح.. والأهم من ذلك كله أن مثل هذه الحالات والتبديات ليست سوى ظواهر سالبة، أي موضوعات للتعيين وهو ما ينفي عنها سمات القوانين العامة.

فحيث تصطدم الثنائيات المتناقضة وتنفى إحداها الأخرى فى اللحظة نفسها والمكان نفسه يكون الديالكتيك. ولعل الفارق الحاسم الآخر بين النقائض والمتعينات هو أنه حيث يمكن ملاحظة أشكال من الهيمنة داخل سيرورة المتعينات قبل لحظة الصراع إلا النفى. بهذا المعنى، فإن ما هو رئيس فى جدل هيجل كما يلحظ مجاهد عبد المنعم هو التأكيد على حيوية العلاقات الداخلية للجدل داخل الواقع.

"فالعقل عند هيجل يغمر نفسه في الواقع ويبدأ بإحساس ليس له تعيين أو كيف، فهو يشبه ما يسميه رسل: المعرفة بالاتصال المباشر".

وإذا كان من الصعب تجاهل العديد من المغامرات الفكرية (الكلية) في استنتاجات هيجل على مشروعه سواء وفق ما ذهب إليه إمام عبد الفتاح في مواقع ذات طابع مثالي، أو ما ذهب إليه زكريا إبراهيم في مواقع جلية ذات طابع ظاهراتي.. فإن هذه الاستنتاجات لم تغادر مسرح التاريخ.. فحتى الروح المطلقة والعقل الكلى هي مسميات وحوامل فلسفية لا تخلو من الشطط ولكنها تستمد ضرورتها من محمولاتها الموضوعية.

ربما كان هيجل في رأى لمجاهد عبد المنعم أعمق في تصوره للعلاقية التبادلية بين الذات والموضوع من أصحاب الفينومينولوجيا Phenomenology. وعندما يقول مجاهد (أعمق) فهو لا يضع الظاهرتية في مواجهة هذا الجدل، حيث ترى هذه المداخلة على مساهمة هذا المفكر المصرى، أن البناء العام للظاهرتية كما سيأتى - لم يكن غريباً على جدل العلاقة بين الأفكار والواقع، وعلى الأغلب فقد أراد مجاهد عبد المنعم أن يلفت انتباهنا إلى فراده هيجل في التأكيد على جدل تنوع الأضداد.

يقول: أن المعرفة عند هيجل ثلاثية في شكلها الظاهري وهي: الإدراك الحي، المعرفة الذاتية عن طريق النقد الشكلي للحواس، ثم المعرفة بالذات حيث لا يوجد تميز بين الذات والموضوع... فيجب ألا يغيب عن بالنال أننا في مجال

دراسة لعملية التفكير وأن لهذه العملية خصائصها الجدلية النوعية المميسزة عسن الخصائص الجدلية النوعية للطبيعة أو التاريخ مثلاً.. وسيظل لهذه الدراسة طابعها الخاص ومصطلحاتها المميزة. ذلك لأننا – على حد قول هيجل – لا نستطيع أن نتجاوز طبيعة الأشياء.. وإذا كان ما هو جدلي – كما يذهب – يعادل الإحاطة بالتناقضات في الوحدة، فإن التناقضات داخل عملية التفكير ذات طبيعة نوعية مختلفة عن التناقضات في المادة مثلاً. وهنا بالضبط كان مجاهد عبد المنعم دقيقاً تماماً وهو يحذر من الخلط بين جدل هيجل ومنطقه. ذلك أن أشكاله المنطقية ليست كما يقول كارل ماركس "أشكالاً أو أشباحاً ذهنية ثابتة تسكن خارج الطبيعة والإنسان، وقد سجن هيجل هذه الأشكال الذهنية الثابتة معاً في (منطقه).. لقد برهن هيجل بالمعنى الذي تحدث عنه لينين بالفعل على أن الأشكال والقوانين المنطقية ليست قوقعة فارغة بل هي (انعكاس) للعالم الموضوعي بدقة أكثر لم يبرهن، بــل كان لديه "تخمين رائع بهذا".

وذلك ثانياً أن منطق هيجل جدلى، بل لعله أول من فتح المعركة مع المنطق الرياضى الأرسطى الذى لا يخبر عن الواقع شيئاً. وفى رأى هيجل أن مثل هذا التفكير يمكن أن تقوم به آلة لا عقل بشرى خلاق.. يضاف إلى هذا أن المنهج الاستنباطى بشكله الكامل فى القياس لا يخبر عن الواقع بجديد.. بجانب هذا فإن المنطق يفترض أن الواقع ساكن وأن كل شئ هو هو وبالفعل فإن المنطق الصورى القديم كما تصوره أرسطو هو منطق سكونى.. وهنا كانت ثورة هيجل الجدلية بالواقع ليس ساكناً ولكنه متطور.. والفكر الإنسانى هو الآخر عندما يفكر فإنه يسير وفق عملية تطورية".

ومع هذا التحذير المباشر يلاحظ عبد المنعم أن جدل هيجل ليس المنطق ذاته وليس هو التخليص المخل القائل بأنه رحلة ثلاثية المراحل: الأطروحة thesis فالنقيض antithesis حيث تطرح فكرة من الأفكار فتولد فالنقيض antithesis حيث تطرح فكرة من الأفكار فتولد هذه الفكرة نقيضها ومن الفكرة والنقيض يتكون مركب الموضوع الجدل الهيجلسي ليس على هذا النحو "فجدل هيجل ليس ثلاثياً بشكل جامد، كما أن ثلاثياته ليست من

صنف واحد بجانب أن كلمات: الأطروحات والنقائض والتركيبات لا ترد كثيراً في كتاباته".

"ومن هنا سيكف الجدل على أن يصبح فناً، بل سيتحول فيصبح علماً.. فهيجل يهاجم الجدل باعتباره فناً قائماً على براعة المجادل كما كان الحال في الجدل القديم وخاصة عند الإغريق.. (سقراط) ويدعو هيجل إلى أن يكون الجدل مستنداً إلى موضوعية الواقع، وتصبح له قوانينه النوعية في كل مجال يرد فيه حتى يكون علماً محكماً دقيقاً... بل أن هيجل نفسه يعترض على الثلاثية الظاهرية لمنهجه ويحذرنا من هذا التبسيط المخل ويذكر أن كون الشكل الكلى للمنهج يتخف شكلاً ثلاثياً triplicity هو على أية حال شكل كلى مجرد للجانب السطحى والخارجي لطريقة المعرفة".

هكذا يختصر مجاهد عبد المنعم كل رؤيته لجدل هيجل بما هو جدل مادى ولم يكن واقفاً على رأسه قبل ماركس، يختصرها بجملة واحدة فى المادة والحركة. فإذا كانت نقطة الجدل المادية، فلن يكون الجدل علم الأفكار بل علم الواقع، لن يكون علم حركة الفكر، بل سيكون علم حركة الواقع وحركة الفكر المستمد من حركة الواقع..

ولما كان الواقع يتطور، فإن الفكر في صميمه حركة تطورية.. وعلى هدذا ينتقد ما قاله إنجلز عن جدل هيجل في رسالة له إلى شميدت كتبها عام 1891 وحاء فيها: "إن جدل هيجل مقلوب رأساً على عقب لأن المفروض فيه أن يكون (التطور الذاتي للفكر). وعلى هذا يكون جدل الوقائع بالنسبة له مجرد انعكاس على حين أن الجدل في رؤوسنا في الواقع ليس إلا انعكاساً للتطور الفعلى السارى في عالم الطبيعة والتاريخ الإنساني، بل لقد ذكر إنجلز في دراسته "لودفيج فيورباخ ونهاية الفلسفة الألمانية الكلاسيكية". جدل المفاهيم نفسه يصبح مجرد انعكاس واع للحركة الجدلية للعالم الواقعي ومن ثم فإن جدل هيجل قد أوقف على قدميه حيث كان واقفاً على رأسه.

فإذا كان منطق هيجل هو الواقع والمادة لا الفكر والتجريد فهل يكون هيجل مقلوباً؟ ألا يكون هذا الجدل قائماً على قدميه منذ البداية؟ وألا تكون له إذن القيمــة

نفسها التى نوه بها إنجلز نفسه فى موضع آخر عندما قال عن الجدل الهيجلى: "فى هذا المذهب – وهنا تكمن جدارته الكبرى – لأول مرة يقدم العالم كلسه الطبيعسى والتاريخى والثقافى باعتباره عملية كما لو أنه كان فى حركة تغير وتحول وتطور دوماً".

وبفحص هذه الرؤية والتمعن فيها يسعفنا هذا المفكر المصرى فى استنتاجات مختلفة عن التصورات الرائجة حول جدل هيجل الذى صار جدلاً ماركسياً.. فالأفكار وهى غير المثالية لا يمكن أن تكون تجريدات فى الهواء. بل أن الأسماء والأسمية نفسها هى تكثيفات مادية فى دلالاتها الواقعية..

يقول مجاهد عبد المنعم: "والجدلية عند هيجل هو أنه يتناول نقطة البداية ويظل يحفر تحتها ليتبين خصائصها.. فإذا قلنا مثلاً: "هذه القطعة من النورق" والمثل لهيجل نفسه - فإننا نقصد قطعة جزئية بعينها محسوسة، لكن عندما ندقق في التعبير نجده تعبيراً كلياً مطلقاً..

فالكلمات "هذه" و "قطعة" و "ورق" كلمات مطلقة عامة تطلق على كل ما من شأنه أن يحتوى على هذه الكلمات.. فكأننا في تعبيرنا بالأفكار عن الجزئسي قد عبرنا عنه بالكلي، وعبرنا عن المحسوس العيني Concrete بالمجرد عمائص الفكر حتى وهو يتناول الحسى التجريد. وبالتالي فإن أسئلة لأن من خصائص الفكر حتى وهو يتناول الحسى التجريد. وبالتالي فإن أسئلة العلاقة المفارقة بين المادية والوعي ومن يسبق الآخر، أسئلة لا معنى لها ولا طائل منها، حيث الأفكار عموماً تكثيفات تجريدية لتحولات قانون التناقض وصيرورته.

#### على ماندة الجدل: الماركسيون:

أياً كان جدل هيجل واقفاً على رأسه أو قدميه فإن ماركس ومدرسته خرجوا من هذه العباءة بل لا يمكن تصور الماركسية بدون هذا الجدل. فبالإضافة لروح الديالكتيك نفسه وقانون وحدة وصراع الأضداد فإن المادية التاريخية وعلى خلفها الذين يعتقدون أن بالإمكان تحرير ماركس من الهيجلية وإحالته إلى هذه المادية، هي الأكثر هيجلية عند ماركس وإلا ما معنى حركة الوجود المتنامي المتصاعد وانكشافه في الواقع على هيئة (مقولات صارمة).

وليس جدل الطبيعة عند إنجلز أيضاً ومع كل التحفظ عليه بعيداً عن "تزامن الأضداد" ونفى الفكرة لنفسها كعنوان لقانون الحركة والمادة. وهو ما أعاد لينين انتاجه فى دفاتر الديالكتيك بصورة حية وهو يلحظ الانعكاس الجدلى الحى (وليس الميكانيكي) أو الفيزيائي بين الوجود والفكر.. أما التوسير، الذى دعا إلى فك الارتباط بين ماركس وهيجل، فإنه كان مديناً لهذا الأخير في قراءته للأفكار والأيديولوجيا كبروسس يتخلل الإنساق والعلاقات على عكس الفكرة الرئيسية الوحيدة التى خالف فيها ماركس هيجل وهي تعامله مع الأيديولوجيا كوعى زائسف مقابل ما أسماه بالعلم البروليماري.

ومن المساهمات الماركسية الأخرى الهامة التى أشار لها مجاهد عبد المنعم في إضاءته لجدل هيجل، مساهمة مو وخاصة اشتغاله على عمومية التناقض في خصوصيته وكذلك دور الفكر في التناقض.

فالأفكار قد تلعب في لحظة محددة من لحظات الصراع دوراً حاسماً اكثر من العوامل الاقتصادية مثلاً.

يقول ماو: صحيح أن القـوى المنتجـة، والممارسـة العمليـة، والقاعدة الاقتصادية، تلعب عادة الدور الرئيسى الحاسم، ومن ينكر هذه الحقيقـة لا يكـون مادياً. لكن يجب أن نعترف كذلك بأن علاقات الإنتاج والنظريـة والبنساء الفـوقى العب بدورها، في ظل ظروف معينة، الدور الرئيسى الحاسم. فعندما يتعنر تطـور القوى المنتجة بدون تبديل علاقات الإنتاج، فإن تبديل علاقات الإنتاج يلعب الـدور الرئيسى الحاسم. وحين "لا توجد نظرية ثورية لا يمكن أن تكـون هنـاك حركـة ثورية" كما قال لينين، فإن خلق النظرية الثورية والدعاية لها يلعب الدور الرئيسـى الحاسم. وعندما ينبغى القيام بعمل ما (وهذا ينطبق على أى عمل كان) لكنـه لـم ترسم بعد سياسة عامة أو طريقة أو خطة أو سياسة محددة، فإن رسـم كـل هـذه يصبح العامل الرئيسـى الحاسم. وعندما يعوق البناء الفوقى، كالسياسـة والثقافـة، تطور القاعدة الاقتصادية، فإن التجديدات السياسية والثقافية تصبح العامل الرئيسـى الحاسم، أترانا نخالف المادية بقولنا هذا؟ كلا. والسبب هو أننـا إذ نعتـرف بـأن المادي، في التطور العام للتاريخ. هو الذي يقرر الوحي، وأن الوجود الاجتمـاعى

هو الذى يقرر الوعى الاجتماعى، فإننا نعترف أيضاً، ويجب أن نعترف، برد فعل الروحى على المادى، برد فعل الوعى الاجتماعى على الوجود الاجتماعى، بسرد فعل البناء الفوقى على القادة الاقتصادية وليس هذا مخالفاً للمادية، بل يعنى بالضبط تفادى المادية الميكانيكية والتمسك الحازم بالمادية الديالكتيكية.

ومن جهة أخرى فإن قراءة ماو لعمومية التناقض وخصوصيته كما مجاهد عبد المنعم، قراءة لا تغادر الحضور المادى للأفكار ودورها في عملية النفي والتعيين ونفى النفى، بما هى بروسس اجتماعية لا تجمعهما أية مصاهرة مع جدل الطبيعة عند إنجلز. وعندما يؤكد كلاهما على أن عمومية التناقض تظهر في خصوصيته، فمعنى ذلك أن هذه العمومية، ما هى سوى الفكرة كحركة، وما هي الا العقلانية كواقعية.

#### على مائدة الجدل: الظاهراتية:

من تلاميذ المسيح الهيجلى الين شاكوه "سمكته المقدسة" هوسرل و هيدجر كما يؤكد زكريا إبراهيم. فهوسرل يؤكد على تداخل الفكر بالمفكر ويؤكد على تجاوز ثنائيات الماهيات – الوقائع، الذات – الموضوع انطلاقاً من عيانية الماهيات التى لا تدرك بالمنطق الصورى الاستدلالي أو الاستقرائي، بل عن طريق إدراك الظاهرة نفسها وليس من خارجها.

كما يؤكد هيدجر أن العالم يتجلى في الكلمات، فهي ليست أدوات تشير إلى عالم خارجي بل تنبثق من العالم الداخلي للظواهر.

بقدر ما سجل سارتر ملاحظات على هيجل وخاصة رفضه وضع الوجود واللاوجود في قوام انطولوجي واحد إلا أنه حسب مجاهد عبد المنعم هيجلي كبير بسبب غرامه في التركيب ورؤيته الأنا والآخر على نحو جدلي (أن طريق الأنا أو الداخل يمر من خلال الآخر).

ويقر سارتر نفسه بأن الوجودية ورثت عن هيجل فكرة الحقيقة من خلال الصيرورة وكذلك التركيب الجدلى للوقائع... كما أن سارتر بربطه بين الحرية والسلب إنما يستعيد فكرة هيجل عن الحرية كوعى للضرورة.

#### جميل قاسم (\*)

هل "الفكر المحض" - "الأوردكسا" باليونانية - الفكر العلمي (الإبستمي) الذي يعنى طلب الحق - لذاته والحقيقة لذاتها - من طبيعة منطقية - ميتافيزيقية وميتامنطقية) أم بالأحرى من طبيعة منطقية - (وجودية Existentiale)؟ وجواباً على هذا السؤال - الأساس تتميز الظواهرية الميتافيزيقية (القليلة) من الظواهرية "المباشرة - الذاهبة إلى الأشياء على ما هي به، كما هي، في ظواهرية الوجود كموجود ههنا - الآن، في العالم والطبيعة ومعالم الموجودات.

المبحث الميتافيزيقي، القبلي، الفينومينولوجي الكياني، أو الأولاني النومينالي) هو سمة الفكر الفلسفي العقلاطي (اللوغاقراطي) الذي يختصر الوجود في ماهية العقل (المنطقية – الميتافيزيقية، أو الميتامنطقية) أم سمة الفكر الظواهري، الوجودي، فهي في كونه ينطلق من "معالم" الوجود العينية، في علاقة الكل بالجزء، والعلم بالعالم، والمنطق بالطبيعة، وبهذا لا يكون الفكر الكلي هو الفكر الكلياني، الشمولي، التوتاليتاري، الإسماني Nominale وإنما الواحد – الكلي المتعين بكليته الاستحضارية، الحاضرة، المصاحبة، القائمة على علاقة طرازية الطواهرية. Gestalt في معية العلاقة الوجودية الظواهرية.

إن الكلي، بما يعود إليه وحده، أو العلم بالكليات، يظل أس وأساس ومناط العلم والمنطق والميتافيزيقا، ولكن هل الكل هو الكلياني (الشمولي)؟ وهل الواحد - الكلي، هو ذاته الكلي - الواحد؟

إن المعرفة الفلسفية (الابستمية) هي معرفة لذات المعرفة، فما البحث عن الحق - لذاته والحقيقة - لذاتها، على ما هي عليه، كما هي، ههنا - الآن، في ظواهرية المعني، وهي معرفة ذات وظافة كلية، في بحثها عن "الشيء نفسه في تمام ماهيته" كما يعرفها هيجل في "ظواهرية الروح" أو العقل - المنطقي الواعي

<sup>(\*)</sup> كاتب وأستاذ فلسفة لبناتي.

بنفسه، بحضور الماهية حضوراً كلياً، ظاهراً وباطناً، في الخارج والسداخل على سواء الحد المنطقي، هذه المعرفة أو العلم بالكلي هي ولا شك أساس الحد النصوري، العلمي، والمعرفة – التجريبية أو العقلية (الاستقرائية والاستدلالية) على حد سواء، المتحصلة بالتخمين والتفنيد، الشك واليقين، الفكر واللامفكر فيه تتوافق مع هذا التوصيف للعلم بالكليات.

لكن ما يؤخذ على الفلسفة الظواهرية المثالية (والهيجلية خاصة) هي تقديمها الكلي على الجزئي، والنظري على العيني، أي الميتامنطقي والميتافيزيقي على المنطقى – الظواهري، والفيزيقي.

إن الحق هو الكل، ولكنه ليس الكلياني ولا الجوهر ولا الماهية الإسمية، وإنما الماهية – الذاتية في اتحاد الكل بالذات، وهي الكائن – الذاتي، الكائن بذات ولاذاته، الذي يبقي حتى في غيريته، واختلافه النفاضلي هو هو، في ذات ولذاته، وذلك هو الفرق بين خلاف الشيء واختلافه، فقد تختلف الهوية، والوحدة، والشيء عينه، ولكن لا خلاف على وجود ماهيات ذاتية للأشياء وثمة اتفاق على الكلي، أو الكليات، وإنما الاختلاف يدور حول وحدة الكلي، هل تنطوى على الكثرة، والغيرية، والتعددية، لا الجدلية فقط، كما تصورها هيجل – جدل التضاد – وإنما الجدلية القائمة على جدل الاختلاف ومنطقة الدينامي، حيث يقوم الكلي على الجزئي، والإسمي على الفعلي (الواقعي) والقائم على المحايث، في ذات الشيء – عينه، باعتبار الماهية هي الذاتية، أي ذاتية الذات، وقد عقل هيجل الحق باعتباره ذاتاً (وفي نزوع منطقي – علمي دقيق (ابستمي) وليس باعتباره جوهراً، باعتباره ذاتاً (وفي نزوع منطقي – علمي دقيق (ابستمي) وليس باعتباره جوهراً، لكنه خلط الكل بالكليانية (الشمولية) والمنطقي، بالميتامنطقي، والطبيعي (الفيزيقي) بالميتافيزيقي والصيغة الذهنية بالصيغة الوجودية (العينية، باعتبار أن "كل ما هو عقلي وقعي وكل ما هو واقعي فهو "عقلي" فوقع في آفة الكليانية (التوتاليتارية).

والفرق بين الكل والكلياني، أن الكل هو العام، أم الكلياني، فهو التا. والفرق بين الكل والكلي (الكلياني) أن الكل صورة عقلية، بينما الكلي (الكلياني) هو حال وجودي، وقد خلط هيجل بين التصور الذهني للكلي، والطابع الوجودي له، وقد عرف ابن سينا الكلي بأنه "الصورة التي في العقل والتي تسميتها - بالفعل أو بالقوة

- إلى كل واحد واحدة" (لنجاة). وقد ميز ابن سينا بين المعنى الكلي، بما هـو طبيعة، ومعنى الكلي كتصور عقلي.

وعرف "الجرجاني" الكل بأنه مجموع المعنى ولفظه واحداً. كما ميسز بين الكلي الحقيقي، والكلي الإضافي، والكلي الحقيقي، بنظره، هو ما لم يمنع نفسي تصوره من وقوع الشراكة فيه "كإنسان" أما الكلي الإضافي فهو الأعم وليس العام، لعدم تحققه إلا في العقل (التصور).

وإذا كان هيجل قد طابق بين الذاتي والموضوعي. التصور والوجود، فإن كانط بدور م يفتر ض مطابقة المعقول للعقل، بحيث تكون المعر فة القبلية، مطابقة موضوعية للموضوع وفق المعقول، هل يوجد ثمة معرفة (ترانسندالية) بدون "علاقة مع موضوع المعرفة المحايث؟ يظن كانط بأن ثمة معرفة عقلية إسمانية، قبلية مجالها العقل المحض، وأداتها العاقلة Ratio (ملكة العقل الإدراكي) المتعالية على التجربة والاختيار. وكما خلط ديكارت في ذاتيته الكوجيطية الذاتية - بالوجود (أنا أفكر إذن أنا موجود) خلط كانط ما بين العقل العقل كملكـــة، والعقـــل كنســـق وجودي كلى، وقد افتقرت هذه الذات العقلية (الإسمانية) عند كانط، كما افتقرت الذاتية - المفكرة عند ديكارت، والظواهرية الكلية (الذاتوية) عند هيجل إلى النشاطية العلائقية، والعقل - لغة - عند العرب يعنى الربط، الرابطة (عقل الشيء أى ربطه) والنشاطية العلائقية هي أساس ومناط التصور المعرفي العلمي، في علاقة العقل بالمعقول، والتصور بالمتصور، والذهني بالعيني. وكل واقعة وعيى تفترض الوعى وموضوع الوعى، وكل تصور هو علاقة كلية، ظواهرية، اختلافية Differenciale ما الذي يميز الكلي، بما هو كلي؟ إن ما يميز "الفكر المحض" هو مبدأ الذاتية، ولكن ليس باعتبارها ذاتية جوهرية، وإنما كلية مفهومية (تقــوم علـــى المفهوم Concept) وههنا قد يكون المفهوم منطقى، علمى، إبستمي Concephiel أو استيطيقي، أو نفساني، أو أنثر بولوجي أو ميتافيزيقي.

#### نقد منطق التضاد

يقوم الديالكتيك الهيجلي على جدل التضاد والتطابق بين الفكرة والموضوع، الأيديولوجيا والواقع والأذهان والأعيان. ولو راقبنا الحقبات السابقة واللحقة

للحرب العالمية الثانية لوجدنا أنها تقوم على منطق التضياد والصدراع بأوجهه اليمينية (الفاشية والنازية) واليسارية (الستالينية). وليس أدل على "نهاية الهيجليــة" في ما بعد الحرب الباردة سوى انهيار الستالينية، أي الهيجلية اليسارية، بانهيار الاتحاد السوفياتي، وتهافت أطروحة "نهاية التاريخ" باعتراف صاحبها نفسه فوكومايا وهي الجانب اليمني للنظرية الهيجلية، التي تطابق العقل بالتاريخ بالدولة في فلسفة غائية وحتمية تقوم على الجميع بين العناية الإلهية و"دلالة العناية". أمـــــا الوجه الآخر للفلسفة السياسية الجديدة فيقوم على منطق الاخستلاف السذي أساسه الاعتراف والحوار، والقيمة والمعنى والإرادة المحددة للفكر والممارسة السياسية. وبهذا لا تقوم السياسة على الصراع والتضاد، وهمو الجانب السلبي لغريسزة الاعتراف، (التيموس) وحسب، وإنما تستقيم بالإرادة والقوة، والمعنى والدلالـــة، المحددة للنظرية والأنظمة والعقائد والأيديولوجيا. فالسياسة هـى سياسـة الأقــوى والديموقر اطية هي ديموقر اطية الأرقى، والحرية هي حرية الفعل لا حرية القول، والفكر السياسي لا يتعين بالماهيات والنظريات، وإنما بالأعين والكيفيات الوجودية، العملية، والواقعية، ولو أخذنا مسألة الديموقر اطية مثلاً، لوجدنا أنها لا تتحدد بماهيتها وإنما بكيفيتها، فديموقراطية الهيمنة الاقتصادية على السوق العالمية، بمنطق السوق التلقائية "الحرة"، في الدول الكبرى، تختلف عن ديموقر اطية الشعوب المضطهدة المدافعة عن حقها بتقرير المصير، والتنمية والتحرر السياسي. وشــتان بين ديموقراطية إسرائيل العنصرية والديموقراطية في جنوب أفريقيا، أو الديموقر اطية الاسكندينافية القائمة على نكهة حقوق الإنسان. كما أن الديموقر اطيـة لا تتحدد بصفتها الماهوية ديموقر اطية تمثيلية، توكيلية، مباشرة، توافقية، وإنما بكفية الممارسة الديموقر اطية، بسؤال "من الحاكم ومن المحكسوم؟"، وما علاقسة الديموقر اطية بالحرية و الكرامة الإنسانية؟ ولو أخذنا مسألة الحرية، لوجدنا أنها كانت تقترن في فلسفة الأنوار الليبرالية، لكن الليبرالية القائمة على منطق السوق التلقائي قد جعلت البعض في ظل حالة اللامساواة يفضل القانون علسي الحريسة المنغلقة، القائمة على اللاتكافؤ، في مجتمع تحركه آليات "الاقتصاد الحر".

والحرية، سياسياً، يحددها منطق القوة، ومنطق القوة قد يكون منطق الأقوى،

بالعدة والعدد، والاقتصاد والتكنولوجيا، والهيمنة السياسية، لكنه قد يكون من جهــة أخرى منطق الممانعة والإرادة السياسية التي تحرر الــوطن والأرض والكرامــة بإرادة الإنسان.

رأت الفلسفة الوجودية، في النظام الشمولي الهيجلي نسقاً كليانياً يلغي الفرادة والفردية، والذاتية، وما وجود الفرد والفردية في النسق الهيجلي إلا تجريداً، ووجوداً اعتبارياً، وذوباناً في الضرورة الشاملة، والدولة، باعتبارها الإرادة الجوهرية المتموقعة في "الدولة". وهيجل يرى في نظامه الكلي، أن الحرب كواقعة، ضرورة أخلاقية، لتجديد الذات الظواهرية.

وقد رأى كيركجارد أن الوجود الظواهري للفرد، في المذهب الهيجلي، هـو تلاشي للذاتية الفردية، بينما حقيقة الفرد، والوجود الحقيقي للفـرد هـو اختيـار ووجدان. والوجدان هو المحرك والاختيـار هـو المحـدد فـي حركـة الوجـود (للصيرروة). والوجود هو الوجود العينـي، الـذي يتضـمن الفرديـة والحركـة والصيرورة، الوجود الذاتي، المتزمن بالزمان، والمتمكن في المكان - في - العالم.

ويكشف فويرباخ وجود ثمة صلة بين الفلسفة الهيجلية واللاهوت، ولا يسرى في فلسفة هيجل سوى ضياع ماهية الإنسان واغترابها في "المطلق"، فالروح بالمعنى الهيجلي هي ماهية الإنسان المغتربة، في ماهية الروح، والفكرة المطلقة. والإصلاح الديني – الدينوي بنظر فويرباخ ليس سوى أنسنة الإله أو تحول اللاهوت إلى أناسة (أنثربولوجيا) برد كل ما سلب من الإنسان إلى الإنسان. أو رد كل ما يتجاوز الإنسان إلى الإنسان عن طريق الطبيعة، فالإنسانية هي ماهية الإنسان وهي دولته، وحريته ومعنى وجوده، وليست الدولة سوى "إنسان كلي" أو دولة الإنسانية، أي نتاج الإنسان، والإنسان هو معيار الوجود والكينونة.

وإذا كان ماركس قد استفاد من نقد الهيجليين الشباب في نقد فلسفة الحق فقد رأى أن نقد السماء يجب أن يتحول إلى نقد الأرض ونقد الدين إلى نقد القانون، ونقد اللاهوت إلى نقد السياسية والاقتصاد السياسي. غير أن ماركس، أخذ من مثالب الهيجلية الجدلية القائمة على منطق التضاد و(الشيء يتحدد بضده، بنفيه، ونفى النقى، والشمولية الكليانية (التي أوصلتها اللينينية – الستالينية) إلى مداها

الأقصى في التأكيد على ديكتاتورية البروليتاريا، والمجتمع الكلسي، القائم على المساواة (الازيتموية) وليس على الفرق والاختلاف والاعتسراف مما أدى إلى الاتهيارات التي شهدناها في النظام السوفياتي الشمولي، الذي استفادت منه الرأسمالية الكاينزية النيو - ليبرالية، والنيو - استعمارية (الإمبراطورية).

إن قراءة هيجل ودراسته، هى دخوله فى لعبته، لعبة الجدل التطابقى، الشمولي، المثالي، والخروج من الهيجلية هو الطريق إلى الفكر الوجودي التحرري، الحيوي، في علاقة العقل بالوجود والكينونة الحقة المتحققة في عالم الطبيعة والأعيان من أجل حرية الإنسان وإنسانية الإنسان.

## **AORAK PHALSAPHIA**

## Philosophical Papers Issue No. 18 (2008)

Editor-in-Chief : Ahmed Abdul Halim Atteya

Sub-Editor : Mohamed Al - Turki

#### **Advisory Panel**

Nassif Nassar Fathi Al – Teriki Hussam Al-alose Adel Dahir Abdul-Rahman Buqaf Mohamed Mahran

Maher Abudl-Kadir Fawzeia Amar

#### **Editorial Board**

Bouzeid Boumedian Ismail Al – Zarouqi Ali Hamya Anwar Moghith Maher Shafic Farid Gamel Kasim

### Managing Editor Ahmed Hamdy

All Correspondence and articles should be forwarded to thefollowing address: Prof. Dr Ahmed Abudl Halim Atteya Bloch of Flats on 18, Members of Staff of Cairo University District, Al-Mabutheen District, Giza, Arab Republic of Egypt, Telefax 7346918

# Schellung und Hegel im Streit um den Grundlegungsgedanken der Ersten Philosophie.

Claudia Bickmann, Köln Zwischen Sein und Idee.

#### Fragestellung:

Eintönig, ja beinahe einschläfernd sei Hegels Begriffsphilosophie, so Schelling in seiner Münchener Vorlesungen von 1827: In der angeblich notwendigen Entfaltung der Begriffe sei der Begriff als etwas sich selbst Bewegendes vorgestellt und, was die Lage verschärfe, die Übertragung der Bewegung auf den Begriff sei kaum in der Lage, den Hauptmangel des Unternehmens: "den Mangel des wahren Lebens, zu verbergen"<sup>1</sup>. Vom Begriffe zu sagen, er bewege sich durch seine Momente hindurch", sei "nicht etwa eine kühne, sondern (…) eher eine frostige Metapher."<sup>2</sup>

Seine Identitätsphilosophie sei demgegenüber bereits "mit den ersten Schritten in der Natur, also in der Sphäre des Empirischen und somit auch der Anschauung".³ "Über der Naturphilosophie" aber eine "abstrakte Logik" aufzubauen⁴, so Schelling, heiße, den zweiten vor dem ersten Schritt zu tun. Die abstrakten Begriffe wie Werden, Dasein usw. werden darin zum Ersten, zum Wirklichen, zum eigentlich Treibenden; Abstrakta aber, so die Kritik,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Zur Geschichte der neueren Philosophie. Münchner Vorlesungen aus dem Jahre 1927, Erstdruck in: F.W.J. Schelling: Sämtliche Werke, hg. v. K.F.A. Schelling, Stuttgart 1856 ff., S. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ebd.

könnten natürlicherweise nicht eher dasein, für Wirklichkeiten gehalten werden, - als das ist, wovon sie abstrahiert sind. Begriffe, "objektiv genommen" seien <u>nach</u> der Natur, nicht aber <u>vor</u> derselben<sup>5</sup>: die Kategorie "Werden" kann nicht eher sein als ein Werdendes, ein Dasein nicht eher als ein Daseiendes." Die Methode der Naturphilosophie aber auf die Logik zu übertragen, mache leicht ersichtlich, "welche Erzwungenheit dadurch entstehen müsse, "daß die Methode, welche durchaus Natur zum Inhalt und Naturanschauung zur Begleiterin hatte, ins bloß Logische (sich) erheben wollte". Als negative oder rein- rationale Philosophie sei diese Philosophie trefflich beschrieben – man könne, so Schelling, Hegel für diesen bezeichnenden Ausdruck dankbar sein. §

Doch blicken wir auf Schellings Einwände gegen Hegels reine Vernunftwissenschaft, auf den Streit zwischen einer Philosophie, die das nackte Dass, das unvordenkliche Sein, mithin also die Realität gegebener Größen, für irreduzibel wie unerreichbar im Begriffe hält, die das Sein vor allem Was- und Wiessein in sein einzusetzen sucht einerseits einer Recht und Begriffsphilosophie in Abweis gebrachten Logik, die den des durchgängigen kategorialen Gedanken Seins zur Bestimmung treibt, andererseits. In seiner höchsten Konkretion soll in der zweiten Variante das durchgängig bestimmte Ganze als in allen Teilen durchgängig bestimmte Seinsordnung gelten

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebd., S. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ebd., S. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ebd., S. 145 ff. Seither wird der Titel: negative und rein-rationale Philosophie zur geheimen Leitformel einer, wie der frühe Marx dies in Anleihe eines Jacobischen Diktums wähnt, vom Kopf auf die Füße gestellten Philosophie.

können. Die Rede vom reinen unmittelbaren Sein, frei von einer jeden Bestimmung und Vermittlung gilt ihr als ein Widerspruch in sich.

Wenn Schelling dann gegen Hegels reine Begriffsphilosophie, das nackte Dass, das unvordenkliche Sein<sup>9</sup> (als das eigentliche 'principium individuationis') als den wahren Ausgang der Philosophie einzuklagen sucht, so wird mit dieser Neufundierung der Philosophie ein unversöhnlicher Streit erneut entfacht und mit ihm nun ein letzter Dolchstoß gegen ein Philosophieren aus reinen Begriffen versucht: Nicht allein die Wissenschaft, wie Kant dies wollte, sondern die Philosophie selbst sollte sich fortan vor dem Richterstuhl des empirisch erfahrbaren Lebens verantworten müssen. Nicht der Geist, sondern das Leben sei ihr wahrer Gehalt!

Mit der ganzen Emphase des aristotelischen Empiristen, so Schellings Selbstbeschreibung 1842, soll die Dominanz der spekulativen, bloß negativen Philosophie, zu brechen sein<sup>10</sup>: Das unverrechenbar Einzelne, Individuelle das wahrhaft Erstgegebene und Fraglose sei fortan wahrer Ausgang und wahres Ziel einer jeden positiven Philosophie!<sup>11</sup>

Denn erst wenn wir die Dinge auf den Kopf stellten und unseren Ausgang im reinen Begriffe, den Ideen oder der bloßen Rechtfertigung von Argumenten - wählen, werde

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ebd, S. 54. Ferner: F. W. J. Schelling, Historisch-kritische Einleitung in die Philosophie der Mythologie oder Darstellung der reinrationalen Philosophie (Zwischen 1847 und 1852), Schelling Werke hg. v. K.F.A Schelling, II/1, 13. Vorlesung, S. 312 ff. (im folgenden: `Darstellung der reinrationalen Philosophie')

Vgl. F.W.J. Schelling, Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begründung der positiven Philosophie (Berliner Vorlesung, vermutlich Wintersemester 1842/43), II, 1, S. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vgl. dazu: F.W.J. Schelling, Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW II,1, S. 269, 413 ff.

uns das Konkrete, Gegebene, das Individuelle, zu einem Problem. Dann werde in unendlicher Annäherung auf hoffnungslosen Fährten nach dem 'Principium individuationis' gesucht. Vom Wesen, vom Logos zum Einzelnen aber führe kein Weg; alle generativen Schritte vom Begriff zur individuellen Entität verfehlten, was sie erstreben; - vom Unendlichen zum Endlichen, so Schelling, mit Blick auf Spinoza und Kant, kein Übergang!<sup>12</sup>

In einer anderen als in begrifflicher Gestalt müsse darum das ontologische Korrelat des Allgemeinen, das vor-begrifflich Individuelle zu finden sein; von diesem können wir, so Schelling Kant zitierend, nur in einer sinnlichen, einer raum-zeitlichen Erfahrung Kunde haben. Durch verständige Operationen oder rein-rationale Rechtfertigungen erreichen wir nicht das irreduzible Faktum der individuellen Existenz, diese sei, so Schelling aller begrifflichen Annäherung voraus.<sup>13</sup>

Schellings Umwertung von Individuellem und Allgemeinem ist jedoch von langer Hand vorbereitet – Werfen wir einen kurzen Blick ins späte Mittelalter:

Auf aristotelischen Fährten, bereits auf der Suche nach

Vgl., F.W.J. Schelling, Idealismus der Wissenschaftslehre, AA I,1, S. 86 (SW I,1, S. 367); ferner; ders., Briefe, I,3, S. 82f. (SW I,1, S. 313). "Vom Unendlichen zum Endlichen - kein Übergang". Dieser Übergang sei nur dort, wo 'Endliches und Unendliches ursprünglich vereinigt sind', und diese ursprüngliche Vereinigung sei nirgends, 'als im Wesen einer individuellen Natur.' (vgl. F.W.J. Schelling, Philosophie der Natur, AA I,5, S. 98 (SW I,3, S. 37).

Auf Platons *Timaios* zurückgehend könne im überseienden Einheitsprinzip dann der Umschlagsort von Identität und Differenz, Tun und Leiden, auf ein prärationales Fundament gestellt, - durch das Prinzip der Individualität in einem vorlogischen Raum zu retten sein. (Vgl. Platon, *Timaios*, 34 b sq..; vgl. ferner: F.W.J. Schelling, *Mythologie*, SW II,1, S. 402.)

einem begrifflichen Ausdruck für die - dem Allgemeinen - unzugängliche Individualität, wird Duns Scotus das Gattung-Art-Schema (der 'Arbor Porphyrii') um die species specialissima erweitern, um auf diese Weise die Individualität als Ausgang und Ziel der Annäherung im Begriffe nicht nur erscheinen, sondern sie gar als den reichsten Gegenstand erscheinen zu lassen.<sup>14</sup>

Aristoteles hatte diesen Gedanken antizipiert: Eine jede Ousia sollte als notwendige Einheit von stofflichem Gehalt und gestaltgebender Form Wesen und Existenz einer Sache als eine lebendige Entelechie greifbar werden lassen.

Das erfahrbar Individuelle - als reichster Gegenstand aufgefasst, - wird der empirischen Wende von der reinen Begriffswissenschaft zur Theorie erfahrbarer Gegenständen den Weg bereiten: Nur im empirischen Wissen, so der leitende Gedanke, begegne uns die wahre Fülle, die irreduzible Mannigfaltigkeit und Singularitäten individueller Existenz.

Seit dann mit dem Nominalismus der Nexus zwischen Individuellem und Allgemeinem jäh durchtrennt und Individualität zu einer lokalisierbaren Stelle in einem raum-zeitlichen Kontinuum geworden ist, rücken die empirischen Gegenstände endgültig in das Zentrum der Forschung.

Nach Hans Blumenberg wird durch Duns Scotus' Erweiterung der Arbor Pophyrii um die Species specialissima allererst die intelligible Erfaßbarkeit der Individualität durch eine endliche Definition erreicht. Demgemäß werde das Individuelle dann zum reichsten und würdigsten Gegenstand der Erkenntnis, und damit werde dann zugleich auch die Empirie zur gemässesten Erkenntnisweise. (Vgl. Hans Blumenberg, Art., Individuation und Individualität, in: Religion in Geschichte und Gegenwart, (RGG Bd. 3, S. 720 ff.)).

Kriterium der Anerkennung von Individualität wird in dieser Traditionslinie eine Antwort auf die Frage sein, ob unsere Begriffe ihre Wahrmacher in situierbaren Repräsentanten raum-zeitlicher Erfahrung finden können. Mit dieser Idee sinnlicher Repräsentanz für das begrifflich Allgemeine hin wiederum scheint der Begriff von Individualität als reichster Erscheinung verloren; an die Stelle des gattungsbestimmenden Allgemeinen wie der spezifizierenden Attribute treten situierbare Koordinaten gegebener Größen in Raum und Zeit.

Mit Leibniz und Kant wird die Idee einer notwendigen Verbindung von Einzelnem und Allgemeinem jedoch erneut belebt und in der Urmonade bzw. im Ideal der reinen Vernunft auf einen neuen Grund gestellt: Kants 'Idee in individuo' ist die Idee eines in allen Teilen durchgängig bestimmten Einzelnen – sei es eines Dinges, eines lebendigen Individuums oder der Ordnung insgesamt. <sup>15</sup>Der Begriff des Individuellen ist damit an den

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Vgl. dazu: Immmanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, (KrV A 572 B 600): "Ein jedes Ding aber, seiner Möglichkeit nach, steht noch unter dem Grundsatze der durchgängigen Bestimmung, nach welchem ihm von allen möglichen Prädikaten der Dinge, so fern sie mit ihren Gegenteilen verglichen werden, eines zukommen muß. Dieses beruht nicht bloß auf dem Satze des Widerspruchs; denn es betrachtet, außer dem Verhältnis zweier einander widerstreitenden Prädikate, jedes Ding noch im Verhältnis auf die gesamte Möglichkeit, als den Inbegriff aller Prädikate der Dinge überhaupt, und, indem es solche als Bedingung a priori voraussetzt, so stellt es ein jedes Ding so vor, wie es von dem Anteil, den es an jener gesamten Möglichkeit hat, seine eigene Möglichkeit ableite. Das Principium der durchgängigen Bestimmung betrifft also den Inhalt und nicht bloß die logische Form. Es ist der Grundsatz der Synthesis aller Prädikate, die den vollständigen Begriff von einem Dinge machen sollen, und nicht bloß der analytischen Vorstellung, durch eines zweier entgegengesetzten Prädikate, und enthält eine transzendentale Voraussetzung, nämlich

Begriff aller möglichen Prädikate, die Gegenständen überhaupt zugesprochen werden können und damit an Idee des Alls der Realität, gebunden und ohne diesen nicht zu begreifen.

Um nämlich durchgängig bestimmt zu sein, müssen wir dem Gegenstand alle die Prädikate zusprechen, die für ihn zutreffend sind; und um ihn zugleich als Singularität von allen nur denkbaren Gegenständen zu unterscheiden, müssen wir, so Kant, einen solchen universellen Prädikationsgrund antizipieren, in dem nicht nur die gegebenen, sondern auch alle nur denkbaren Gegenstände a priori aufgehoben sind. Ohne eine solche Antizipation eines unendlichen Prädikationsgrundes nämlich wäre der einzelne Gegenstand nicht hinreichend von allen anderen unterschieden. "...noch weiter, als die Idee, scheint dasjenige von der objektiven Realität entfernt zu sein, was ich das Ideal nenne, und worunter ich die Idee, nicht bloß in concreto, sondern in individuo, d.i. als ein einzelnes, durch die Idee allein bestimmbares, oder gar bestimmtes Ding, verstehe." 16

Wie aber sollte im Sinne Schellings nun das unverrechenbar Einzelne, Lebendige, Individuelle gegen Hegels Begriffsphilosophie zu retten sein; und wie sollte das Sein, das nackte Daß - vor allem Was- und Wiessein Individualität - verbürgen können? Wie kann das reine unbestimmte Dass-sein als Garant von Individualität - wie Schelling es sucht – in Erscheinung treten und wie soll Individualität im Begriffe zu reichster Fülle finden können, so dass diese allererst in begrifflicher Gestalt ihren angemessenen Ausdruck gewinnen

die der Materie zu aller Möglichkeit (kursiv: C.B.), welche a priori die Data zur besonderen Möglichkeit jedes Dinges enthalten soll.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Vgl. ebd., KrV A 568 B 596.

kann – wie Hegel dies sieht? Dieser Streit berührt den Grundlegungsgedanken von Schellings und Hegels Philosophie. Ist dieser Widerstreit unversöhnlich oder zeigt es sich vielleicht bei näherem Betrachten, dass Schellung und Hegel ihren Widerpart im eigenen Lager je schon mit sich führen und darum ohne einander gar nicht können?

- 1. Mit der Genesis und Funktion des Begriffs für die Bewegung des Seinsgedanken in Hegels Philosophie werden wir beginnen. Der Weg vom Begriff des Begriffs führt dann über den "Begriff als Idee" in einem zweiten Schritt
- 2. zu Kants 'Idee in individuo' als Leithorizont von Hegels Logik wie der Positiven Philosophie Schellings gleichermaßen.
- 3. Drittens wird dann mit Blick auf diesen gemeinsamen Bezugspunkt eine Klärung darüber herbeizuführen versucht, welche Gestalt der Annäherung an den Individualitätsgedanken besser gerechtfertigt ist: die begriffsexplikative oder die seinsbezogene, der das Vor-und Überbegriffliche als eigentlicher Garant der Individualität gilt?

#### 1. Die Genesis des Begriffs des Begriffs

Die Frage nach der Berechtigung von Schellings Kritik an Hegels reiner Begriffsphilosophie, nach der das Individuelle dem Allgemeinen geopfert werde, setzt eine Analyse von Hegel Begriffs des Begriffs voraus.<sup>17</sup>

Hegels Begriff des Begriffs ist doppelgesichtig: er ist logische Form wie genetische Exposition seiner Gehalte

Vgl. G.W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Werke. Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe. Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Bd. 6, Frankfurt a. M. 1979, S. 245.

gleichermaßen. 18 Als Formbedingung des Denkens wie als Form des Gedachten ist alles Denken - sei es ein Denken des Etwas oder das Denken des Denkens - nicht ohne ein je Gedachtes, ein Worumwillen oder ein Zudenkendes, auf das es als Gegenstand oder Fluchtpunkt bezogen ist. Und so fragt es sich, wie in Hegels Logik, in seiner sog. Begriffsphilosophie, mithin also im Denken des Denkens die Formbedingungen des Denkens auf je zu Denkende Telos sind? Wenn als allen bezogen Hegel die **Denkens** Idee der wahrheitsbezogenen Ubereinstimmung des Denkens mit dem je Zu-Denkenden begreift, so wird im Resultat der Annäherung der Gedanke der durchgängig bestimmten Sache wie auch die Sache selbst im Gedanken, im Begriffe, erscheinen.

Nun fragt es sich, wie das Individuum ein möglicher Gegenstand des Begriffs sein kann.

Für Schelling ist der Ort der Individualität ein Ort außerhalb der Sphäre des Begriffes. Mit Kant nimmt er ein Begriffsjenseitiges in Anschlag, um das im Begriffe zugleich Ausgegrenzte, Nicht-artikulierbare, gegen die Hermetik der subsumierenden Begriffsform zu retten; Hegel habe demgegenüber - sei es im Horizonte der Analyse der 'sinnlichen Gewißheit' oder im Ausgang der Logik von 1812 - im Medium des Allgemeinen stets quittiert, was sich als irreduzible Besonderheit oder Individualität begrifflichen Vereinahmung notwendig entzieht.<sup>19</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. ebd., "Die objektive Logik, welche das Sein und Wesen betrachtet, macht daher eigentlich die genetische Exposition des die genetische Exposition des Begriffes aus."

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. zum Problem des Ortes der Individualität in Schellings Philosophie,

C. Bickmann, "Schellings Identitätsform im Lichte der Dialektik Platons", in: Adolphi, Rainer (Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings, Schellingiana Bd. 11, Stuttgart - Bad Cannstatt 2004, S.147-196.

Das Gegebene, nicht ein bloß Gesetzt- und Gezeugtes, sei als Begriffsjenseitiges, ein Schattenreich bloßer Vermittelung, das Widerlager, in dem alles begreifende Denken – soll es nicht bloß Denken des Denkens sein, - als sein Anderes – das Vor- und Außer-begriffliche zu verankern ist.

Als reines Sein darum allem Denken, allem Wesen und aller Bestimmung voraus, verleihe es als Ziel und Fluchtpunkt der Seinsentfaltung dem Denken allererst die Kraft und seinem Gehalte Fülle und Realität.

Demgegenüber werde im Horizont reiner Begriffsphilosophie der Hegelschen Art das Sein nur in und aus dem Begriffe und nicht unabhängig davon, als das "was ist", und "wodurch allein (…) das zertrennte Seiende zusammengehalten werde (…)." gesetzt<sup>20</sup>

Auf die Frage etwa "Was ist Kallias?" kann ich, so Schelling, "mit dem Gattungsbegriff antworten, z.B. er ist lebendes Wesen; aber was ihm Ursache des Seins (hier also des Lebens) ist, das ist nicht ein Allgemeines mehr, nicht ousia im zweiten, sondern im ersten und höchsten Sinne, prota ousia, und diese ist jedem eigen und keines anderen, während das Allgemeine mehreren gemein ist; allein die prota ousia, jenes nackte Dass sei "des Individuellen 'ti yn einai' und auch sie ist eines jede eigene und nicht mehreren gemein."<sup>21</sup>

Beide nun, Hegel und Schelling, sollten sich in der Auslegung des Principiums individuationis auf Kant berufen können: Wie sollte dies möglich sein?

Schellings Kritik prüfend werden wir zunächst fragen: Ist

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Schelling, Darstellung der reinrationalen Philosophie, II/1, S. 407.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ebd., 406 f.

Hegels Sein-gedanke bloß der Gedanke 'Sein'? Wird die 'Logik' alles Sein im Wissenssinn absorbieren und damit das Sein seiner Unabhängigkeit gegenüber dem seinssetzenden wesensbestimmenden Denken berauben, oder nimmt auch Hegel den Gedanken der Realität vor allem Geist- und Bewusstseins-sein, vor allem Was- und Wie-sein ernst und in Gebrauch?

Wir entsinnen uns der Kritik Schellings:

Hegel habe nicht "die Gegenstände oder die Sachen, wie sie … im Begriff sich darstellen betrachtet, sondern Begriffe zum Gegenstand gemacht, die der wiederum nur den Begriff zum Inhalt haben soll.<sup>22</sup> Ein Denken jedoch das sich derart in sich selbst zurückziehe, könne man nicht wirklich denken nennen.<sup>23</sup> Die ganze Welt liege "gleichsam in den Netzen des Verstandes oder der Vernunft, aber die Frage (sei) eben, wie sie in diese Netze gekommen sei, da in der Welt offenbar noch etwas anderes und etwas mehr als bloße Vernunft ist, ja sogar etwas über diese Schranken Hinausstrebendes."<sup>24</sup>

Wie nun – so die beiden Positionen zugrundeliegende Frage - muß Vernunft aufgefasst werden, wenn ein Anderes zu ihr möglich sein soll, und wie soll jenes Andere dann in einem Vor- und Außerbegrifflichen überhaupt zu retten sein?

Zur Beantwortung dieser Frage blicken wir nun näher auf Hegels Begriff des Begriffs:

Es verwundert nicht, dass Hegel dem Begriff im engeren Sinne in seiner Logik von 1812 zunächst eine genetische Exposition, eine Genesis aus einem Vor- und Außerbegrifflichen, aus einem

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> F. W. J. Schelling: Zur Geschichte der neueren Philosophie, a.a. O., S. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ebd.,

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Ebd., 164.

Realitätsgedanken vorangestellt hat: Denn Auch für Hegel gilt: Allein diese Genesis aus einem Vorbegrifflichen vermag dem Begriffe Realität und Bedeutung zu verleihen.

In der Seins- und Wesenslogik, der Sphäre des Objektiven, wird darum – ganz in Schellings Sinne - ein dem Begriffe Entgegengestelltes, ein nicht-Identisches als das Andere zum Begriffe zur Sprache gebracht.

In dieser Sphäre des Objektiven gilt das Werden des Realen in noch unbegriffener Form - allem Begriffe voraus - als Sein und Wesen aller Realitätsgehalte; mithin also als die ontogenetische Entfaltung derjenigen Sphäre, durch welche der Begriff allererst Bedeutung und Realität erhält.

Von diesem Orte der Seins- und Wesenslogik, vom Realitätsgedanken aus - soll sich die Sphäre des Alls der Realitäten dann erst in einem weiteren Schritt in einem Medium durchsichtig werden, das Licht auf dasjenige Licht zu werfen vermag, das zuvor nur Mittel der Erkundung eines Anderen war: dies erst ist die Sphäre des Begriffs des Begriffes. So wird der Begriff aus seinem bloßen an sich, wodurch er nur der Möglichkeit nach Begriff ist – zum sich selbst setzenden und bestimmenden Begriff. Im sich durchlichtende Begriff wird dabei dann nicht mehr die Realität, wie sie Gegenstand der Wissenschaften wie des alltäglichen Bewusstseins ist, sondern ebenso auch die Selbst- durchlichtung des Begriffs selbst in der Durchlichtung des Realen, d.h. im Begriffe des Begriffs, zur Darstellung gebracht – auf diese Funktion des Begriffes kam es Hegel in seiner Begriffslogik an.

Als die einzige Sphäre aber, die im Anderen zugleich sich selbst sieht, das Andere nur mehr als das Andere ihrer selbst begreift, kann – so Hegel in der Tradition des aristotelischen und Neuplatonischen Nous-gedanken, - der Geist aufgefasst werden.

Selbst- und Fremdbezug sind in ihm zur Einheit gebracht, indem die Form selbst der Gehalt und der Gehalt die Form ist.

Beide Sphären, Realität und Begriff, - auch wenn im Begriff des Begriffs im sich selbst durchlichtenden Geiste in einer höherstufigen Einheit gebracht, - bleiben jedoch in dieser Einheit zugleich auch unterschieden; denn Sein und Wesen als Sphären der objektiven Logik, des Alls der Realitäten, sind nicht selbst bereits begriffliche Verhältnisse; erst der Begriff des Begriffs trägt auch die Form eines Gehaltes, welcher ist, unabhängig davon, ob er in der Form des Begriffs erscheint oder nicht. Die genetische Exposition der wesentlichen Formen jener Seinsgedanken ist aller Explikation durch Begriffe voraus. <sup>25</sup>

Doch welch ontisch-epistemischer Status sollen Sein und Wesen in ihrer Unabhängigkeit vom Begriffe zuzusprechen sein, wenn beide als das Ansich des Begriffs, wenn auch nicht selbst bereits als Begriff aufzufassen sind? Was bedeutet dieses An- und Fürsichsein des Begriffs? Trifft hier nicht Schellings Kritik die Hegelsche Begriffsphilosophie zu Recht, dass diese den Seinsgedanke im Wissenssinn absorbiere?

Hegel unterscheidet: Das Ansich-sein im Ausgang der Seinslogik, wie auch das Für-sich-Sein der Wesenslogik gelten ihm als vorbegriffliche Verhältnisse; Verhältnisse realer Wesenheiten, die das Dasein als Etwas und Anderes, Endliches und Unendliches, etc. konstituieren: In ihnen sollen nicht bloße Begriffe, sondern die Wirklichkeit selbst als in sich reflektiert aufgefasst werden.

Dabei machen die Reflexionsbegriffe des Identischen und Verschiedenen etc. die realen Verhältnisse zwischen

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> ebd., "Die objektive Logik, welche das Sein und Wesen betrachtet, macht daher eigentlich die genetische Exposition des die genetische Exposition des Begriffes aus."

Erscheinung und Wirklichkeit, wie sie sich in den drei Relationen von Substanz und Akzidenz, Kausalität und Wechselwirkung ausprägen, allererst lesbar und diese Lesbarkeit des Realen in der Gestalt der Reflexionsbegriffe soll das Seinsganze in seiner inneren Notwendigkeit als ein Wechselspiel aufeinander verweisender Verhältnisse – und nicht bloß als begriffliche Verhältnisse – durchsichtig werden lassen. Dass dabei die Sphäre des Objektiven die Form des Ansichs des Begriffes trägt, bringt Hegel nicht in Verlegenheit; selbst Schelling – so wäre sein Einwand - kann nicht unbedacht lassen, dass bereits eine jede Rede vom 'nackten Dass' vor allem Was- und Wiesein nur in einer Form zu vergegenwärtigen ist, deren Zeichengestalt nicht leer sein kann.

Somit gelten auch Hegel 'Sein und Wesen' nicht als bloße Gedanken, sondern als Bewegungen des Realen: Auch wenn in der Logik als reinem Kategoriendenken die kategorialen Verhältnisse des Seins und des Wesens zur Darstellung gebracht werden, so sollen die Kategorien darin Hegel der aristotelischen Tradition folgend – nicht allein die Begriffe 'Realität' und 'Wesen', in ihrer ontisch-epistemische Doppelgestalt sondern ebenso wohl Konstitutionsprinzipien des Realen selbst bringen. Mit Seins-Ausdruck den und Wesensbestimmungen wird somit dem Begriffe dasjenige vorangestellt, das als 'genetische Exposition' des Begriffes den Begriff aus der vor- und außerbegrifflichen Sphäre der Realität in seine eigene Sphäre, den Begriff im engeren Sinne, hinüberführt:

Die Substanz als unmittelbare Voraussetzung der Sphäre des

#### Begriffs<sup>26</sup>.

Die Schritte sind dabei folgende. Die Realität des Wesens – als einheitsstiftende Substanz vorgestellt – ist *unmittelbare* Voraussetzung des Begriffes, insofern die Substanz als das an-sich bestimmte Wesen der Manifestation in einer einheitsstiftenden Gestalt bedarf. Diese nun erhält sie in der Form des Begriffs. Das substantielle Sein im Sinne Hegels hat eine apriori notwendige Beziehung zum Begriff:

So ist der Begriff gegenüber Sein und Wesen das Dritte, ist ihre Grundlage und Wahrheit, durch die Sein und Wesen allererst in ihrer Identität

greifbar werden.<sup>27</sup>

Der Weg zum Begriff ist dabei folgender:

Seiendes, substantielles Sein - zunächst in der Wechselwirkung seiner Attribute noch als in einem anderen gegründet und durch Anders bestimmt vorgestellt – ist in dieser Abhängigkeit von den jeweils vorausgesetzten Verhältnissen noch nicht sich selbst setzende, freie Substanz geworden, sondern ist bloß Substanz, die aus äußeren Quellen ermöglicht und bewirkt und einen fremden Grund zu ihrer Bestimmung hat. Hegel nennt diese, von äußeren Abhängigkeiten bestimmte Substanz darum auch am Ende der Wesenslogik: passive Substanz. <sup>28</sup> Diese Substanz in der Wechselwirkung ihrer

Vgl., ebd., S. 246: "Der Begriff hat daher die Substanz zu seiner unmittelbaren Voraussetzung, sie ist das an sich, was reales Manifestiertes ist. Die dialektische Bewegung der Substanz durch die Kausalität und Wechselwirkung hindurch ist daher die unmittelbare Genesis des Begriffes, durch welche sein Werden dargestellt wird."

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. G.W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik, a.a.O., S. 245.

Vgl., ebd., S. 234: "Es ist die passive Substanz. - Passiv ist das Unmittelbare oder Ansichseiende, das nicht auch für sich ist, - das reine Sein oder das Wesen, das nur in dieser Bestimmtheit der

Attribute zerstört zunächst den Schein jener unbestimmten Unmittelbarkeit. Das einfache Ansich-sein wird als gegründet und ermöglicht aus einem Anderen offenbar. Es ist dies auch der Ort, den Schelling gegen Hegel einklagt: der Begriff der bewegenden und durch Anderes bewegten lebendigen Substanz.

Auf diese Weise aber ist diese bewegte lebendige Substanz aber noch nicht sich selbst setzende freie Substanz.

Erst im Übergang zur Begriffslogik ist der Weg zur aktiven Substanz frei: zur Aktivität, die sich – sich selbst setzend - von der äußeren Abhängigkeit befreit und in ihrem Selbstbezug auf ihr Anderes bezogen ist; so dass die aktive Substanz eine innere Reflexivität des Seins zum Ausdruck zu bringen vermag, - ein Sein, das zugleich ein sich selbst im Anderen sehendes Sein geworden ist, durch das sich das vorausgesetzte Sein darum als bloß Gegebenes in ein freies sich-selbst-bestimmendes Sein überführen kann.

Doch wie ist nun die Rede vom Übergang der passiven zur aktiven Substanz zu verstehen? Wodurch kann eine Substanz – als aktive Substanz - von sich selbst zugleich Ursache und Wirkung sein? Nicht kann sie es, so Hegel, - eingelassen in die Dunkelheit der Kausalitätsverhältnisse. In ein freies Selbstverhältnis überführen kann sich einzig eine sich selbst setzende und sehende Substanz: Als solche aber ist sie Begriff. Denn erst im Begriff kann sich die

abstrakten Identität mit sich ist. - Der passiven steht die als negativ sich auf sich beziehende, die wirkende Substanz gegenüber. Sie ist die Ursache, insofern sie sich in der bestimmten Kausalität durch die Negation ihrer selbst aus der Wirkung wiederhergestellt hat, [ein Anderes,] das in seinem Anderssein oder als Unmittelbares sich wesentlich als setzend verhält und durch seine Negation sich mit sich vermittelt.

Substanz der Abhängigkeit gegebener Kausalitätsverhältnisse entwinden und sich als freie sich selbst setzende Substanz zu "selbst durchsichtig werdender Klarheit" fortentwickeln, d.h. "zum Begriffe befreite" Substanz werden.<sup>29</sup>

Was nun bedeutet diese Rede von einer zum Begriffe befreiten Substanz: wie sollte die Substanz selbst der Begriff sein können? Welches ist die zur freien Existenz gelangte Substanz? Es ist dies – so Hegel – nichts anderes als das Ich oder das reine Selbstbewusstsein: 30 in diesem erst ist die Substanz, so der Gedanke, wesentlich Subjekt geworden.

Nicht soll dies so aufgefasst werden, als gäbe es nun zum einen ein Ich und dann noch eine davon unterschiedene Substanz; das Ich, so Hegel, sei vielmehr selbst der reine Begriff der Substanz, - der Begriff der Substanz, die Ursache ihrer selbst genannt werden kann; freies sich selbst setzendes Subjekt: die Substanz als Begriff.<sup>31</sup> Dies nun – so Hegel – sei der wahre Begriff des Begriffs.<sup>32</sup>

Das Dasein des Begriffs ist gewonnen: und es ist dies, hier Hegel auf den Fährten der kantischen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe: die Einheit der Apperzeption, die freie schrankenlose Sich-selbst-Gleichheit, die von allem Inhalte abstrahiert, weil sie alle Bestimmtheit und allen Inhalt in sich aufgehoben hat; sich in den Inhalt versenkt hat und nur seine bloße Gleichheit mit sich zurückbehält. <sup>33</sup> Darum ist dieses Dasein des Begriffs zugleich Allgemeinheit – das aller Bestimmtheit, allem

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ebd., S. 251.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Ebd., S. 252.

<sup>31</sup> Ebd.

<sup>32</sup> Ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Ebd., S. 253 ff.

Seinssetzen zugrundeliegende Allgemeine; aber, so Hegel, insofern es vom Vollzug jener Einzelheit des denkenden Ich zugleich unabtrennbar bleibt, ist es zugleich Individuelles, Einzelnes, das einem jeden anderen Einzelnen in seiner absoluten Vereinzelung gegenüber tritt.

So ist jene absolute Allgemeinheit, die hier im einzelnen Selbstbewusstsein zugleich als Vereinzelte auftritt, die ist, insofern sie sich setzt und im sich Setzen sich zugleich ihr Dasein gibt: so ist es die Natur des Begriffs, durch das Ich und im Ich gesetzt zu sein. Auch darin ist die Hegelsche Logik den kantischen Fährten gefolgt: Indem das reine Ich als Grund der Verbindung und Verknüpfung des gegebenen Mannigfaltigen im Begriffe fungiert, ist jene Apperzeptionseinheit zugleich Begriff des Begriffs.

Kant, so Hegel, habe dies gesehen, indem er als Objekt jenes gefasst habe, in dessen Begriff das Mannigfaltige der gegebenen Anschauung als vereint gedacht werden könne.<sup>35</sup>

Was eine Sache an und für sich sei – wie Hegel zu recht schließt – sei darum allein in und durch das Denken ausgemacht; das Denken hebe die Unmittelbarkeit, mit der uns der Gegenstand zunächst entgegentritt, auf und mache so ein Gesetztes aus ihm: dies aber, sein Gesetzsein, sei sein Anundfürsichsein, seine Objektivität. Der Gegenstand hat seine Objektivität darum allein im und durch den Begriff, and diese wiederum könne nicht anderes sein, als die Einheit des Selbstbewusstseins, in die er aufgenommen sei. Objektivität oder der Begriff einer Sache sei darum nichts anderes als die Natur des Selbstbewusstseins selbst, denn

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Ebd., S. 254 ff.

<sup>35</sup> Ebd., S. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ebd., S. 255.

sie hat keine anderen Momente oder Bestimmungen als das Ich. Darum müsse man, um zu erkennen, was der Begriff sei, sich der Natur des Ich entsinnen.

Objektivität, so kann geschlossen werden, ist darum ein Sichselbstsetzen im Anderssein: nicht finden wir hier ein Ich und dort seinen möglichen Gedanken, sondern die Objektivität ist der Gedanke, - das Selbstbewusstsein darum in ein und demselben Akte auch seine eigene Veranderung: Der Begriff der Objektivität ist somit an den **Begriff** Setzens des wie des Entgegensetzens gleichermaßen gebunden: Ich und nicht-Ich konstituieren sich in ein und demselben Akt. Das Selbstbewusstsein erzeugt Objektivität darum nicht als von ihm selbst unterschiedene, sondern es ist ein Selbst in Veranderung: beide nur mehr die komplementären Pole des einen Gedankens!

Gleichwohl muss allem Begreifen für Hegel wie für Kant, zuvor ein Vorbegriffliches, ein Sinnliches als der Stoff zur gedanklichen Form gegeben sein – auch darin sind Kant und Hegel sich einig. Was darum etwa in der Phänomenologie des Geistes, in der Lehre vom Bewusstsein die sinnliche Gewissheit und die Wahrnehmung sei, sei in der Psychologie das Gefühl und die Anschauung, schließlich die Vorstellung; nach Analogie dazu seien es in der 'Logik' die Stufen Sein und Wesen, die dem Begriffe vorangestellt seien.<sup>37</sup>

Von der Seins- zur Wesenslogik werde darin in dialektischer Bewegung die Entfaltung des Seins vom reinen bestimmungsfreien Sein zur Einheit der Substanz – durch Kausalität und Wechselwirkung in ihre wesentliche Bestimmung gebracht: Dies die Genesis des Begriffs, das

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Ebd., S. 256.

Werden des Begriffs aus seinem Andersein in seine anundfürsichseinende Gestalt. Denn erst Anundfürsichsein, im Begriffe, ist die Substanz Subjekt, d.h. sich frei setzendes Sein geworden; erst im Begriffe ist die Substanz auch der Form nach Ausdruck des Aktes freier Selbstbestimmung. 38 So ist der Begriff des Begriffs die Form einer Substanz, die zu sich selbst gekommen ist, indem sie nicht nur ist oder Äußerliches bewirkt, sondern etwas in sich selbst bewirkt und sich selbst und ihr Anderes auch der Form nach frei setzt. Und darum ist sie auch erst im Begriffe - als sich frei selbst setzendes und bestimmendes Sein, Substanz, die Subjekt geworden ist.<sup>39</sup> Dies bedeutet für Hegels Systemanlage zugleich, dass erst hier, in der subjektiven Logik oder der Logik des Begriffs derjenige Ort gefunden ist, an dem Hegel über Spinoza und Kant hinausgegangen ist. 40

Ebd., S. 251: "Im Begriffe hat sich daher das Reich der Freiheit eröffnet. Er ist das Freie, weil die an und für sich seiende Identität, welche die Notwendigkeit der Substanz ausmacht, zugleich als aufgehoben oder als Gesetztsein ist und dies Gesetztsein, als sich auf sich selbst beziehend, eben jene Identität ist."

Hegels spekulative Annäherung an die Seinsfrage nicht ins Bodenlose fallen muß, sobald wir empirische Verhältnisse ins Auge fassen: Erweisen sich seine kategorialen Analysen doch bei näherer Betrachtung als Formen des Empirischen wie ihrer gedanklichen Durchdringung gleichermaßen: Natur und Geist etwa gelten Hegel als Manifestation einer Formensprache, durch die alles Empirische auf die Gründe seiner Möglichkeit befragt und zurückgeführt werden kann: Nicht mehr als diejenigen Formbedingungen des Endlichen und nicht Verhältnisse innerhalb der Sphäre des Endlichen sollen sie zur Darstellung bringen.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Über Spinoza geht Hegel hinaus, da für Hegel die durchgängig

Über Spinoza, da für Hegel die durchgängig bestimmte Substanz sich allererst im sich wissenden Begriff als sich frei setzende Substanz – als an und für sich seiende Substanz ergreifen kann. Somit ist sie nicht Substanz, in deren Attribute die Freiheit des Einzelnen erlischt, sondern Substanz, die den Akt des freien Sich-selbst-setzens der Subjektivität in seine Gründungsurkunde aufgenommen hat.

Über Kant hinaus bleibt jenes Ansichsein nicht mehr bloß unerreichbarer Fluchtpunkt und Grenzbegriff gedanklicher Annäherung, bloß regulative Idee, sondern die Sphäre des Anundfürsich wird zum Orte der Selbsterkenntnis des Absoluten selbst: mithin also eines Ansich, dem Freiheit und Selbstbestimmung eingeschrieben ist. Denn bereits für Kant sollte das Ansich Platzhalter der Ideen des Unbedingten wie der Freiheit und des Wesens aller Wesen

bestimmte Substanz sich allererst im sich wissenden Begriff als sich frei setzende Substanz – als an und für sich seiende Substanz ergreifen kann. Somit ist sie nicht Substanz, in deren Attribute die Freiheit des Einzelnen erlischt, sondern Substanz, die den Akt des freien Sich-selbst-setzens der Subjektivität in seine Gründungsurkunde aufgenommen hat. - Über Kant hinaus bleibt jenes Ansichsein nicht mehr bloß unerreichbarer Fluchtpunkt und Grenzbegriff gedanklicher Annäherung, bloß regulative Idee, sondern die Sphäre des Anundfürsich wird zum Orte der Selbsterkenntnis des Absoluten selbst: mithin also eines Ansich, dem Freiheit und Selbstbestimmung eingeschrieben ist. Denn bereits für Kant sollte das Ansich Platzhalter der Ideen des Unbedingten wie der Freiheit und des Wesens aller Wesen sein. Doch Hegel radikalisiert diesen Gedanken: Allein die anundfürsichseiende Idee soll dem Akte freier Selbstbestimmung gemäß sein können: Ein Absolutes sei gewonnen, dem das Prinzip Sich-bestimmen als Maß und Quelle der Entfaltung Seinseinheiten gilt. Ihrem Maß sollte zugleich auch der Grad der Freiheit in Natur und Geist ablesbar sein.

sein. 41 Doch Hegel radikalisiert diesen Gedanken: Allein die anundfürsichseiende Idee soll dem Akte freier Selbstbestimmung gemäß sein können: Ein Absolutes sei gewonnen, dem das Prinzip Sich-bestimmen als Maß und Quelle der Entfaltung aller Seinseinheiten gilt. Ihrem Maß sollte zugleich auch der Grad der Freiheit in Natur und Geist ablesbar sein.

Gegen Schelling kann darum eingewandt werden: Nicht aus und in Begriffen wird in Hegels Logik das Einzelne, das Mannigfaltige abzuleiten sein, oder gar durch den Begriff in seiner Besonderheit quittiert, sondern als unsynthetisierte Mannigfaltigkeit oder als das reine Sein ist es auch für Hegel – in einer jeden empirischen oder nicht-empirischen Erfahrung – allem Begriffe voraus. Auf das unverrechenbar Einzelne ist ein jeder empirische Begriff – als auf seinen Realitätsgehalt – bezogen. Im Unterschied zur Psychologie oder Phänomenologie jedoch gehen die zugrunde liegenden konkreten Gestalten in Raum und Zeit die Logik weiter nichts an.

Dies nun haben Schelling und die ihm folgende Philosophie von Feuerbach über Marx, Nietzsche bis in den Wiener Kreis gründlich außer Acht gelassen, indem sie die transzendentale Analyse der Kategorien in Hegels Logik in welthaltiges Wissen verwandelt, und darum den spekulativen Begriff des Begriffs mit dem empirischen Begriff des erfahrbaren Lebens konfundiert haben.

Das Leben oder die organische Natur in der Mannigfaltigkeit ihrer Erscheinungen ist im Sinne Hegels allein auf derjenigen Stufe der Entwicklung verbürgt, auf welcher der Begriff zuallererst hervortreten kann, - wenn auch zunächst als blinder, sich selbst noch nicht fassender.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Vgl. G.W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik, a.a.O., S. 246.

d.h. nicht als denkender Begriff.

Blinder, sich selbst nicht erfassender, nicht denkender Begriff – jenes unbewusste bloß vorausgesetzte Sein, das in der Realphilosophie durch die anorganische und organische Natur sowie im Leben des noch nicht zu sich gekommenen Geistes zum Ausdruck gebracht wird, ist auch für Hegel noch nicht sich selbst durchlichtender Begriff, sondern vielmehr nur der Begriff in seinem Anderssein. Sich durchlichtender, denkender Begriff wird er erst im und durch den Geist sein. 42

In der Phänomenologie des Geistes - in idealtypischen Formationen antizipiert - sind Natur und Geist zunächst bloß Stufen in der Entfaltung zu stets höherer Klarheit; in der Entäußerung des Geistes in die Sphären der Realphilosophie sind beide dann zunächst sich nicht selbst wissende Zwecke der Natur, die sie als gefügtes Ganzes aus Zwecken erscheinen läßt, und ferner dann – im Geiste - Zwecke, die als solche frei gesetzt von einem Bewusstsein angeeignet und verstanden sind, in der objektiven Sphäre des Staates Gestalt gewinnen oder im intellibilen Medium freier Selbstentäußerung in Kunst, Religion und Philosophie zur Erscheinung des freien Geistes werden.

## Der Begriff in der Idee

Doch was ist das eigentliche Movens der Bewegung – ist es, wie Schelling vermutet, der Begriff?

Der Begriff, so Hegel, kann den Begriff nicht bewegen. Telos und Movens jener Bewegung, kann nicht selbst wiederum der Begriff sein.

Es muß vielmehr, so Hegel, "zugegeben werden, dass der

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Ebd., S. 256-258.

Begriff als solcher", noch nicht vollständig ist. Er muss sich vielmehr erst, Zitat: "in die Idee (…) erheben". <sup>43</sup> Erst die Idee kann als das innere Band zwischen Realität und Begriff erscheinen. Die Idee und nicht der Begriff ist das eigentlich Treibende, das Movens der Gesamtbewegung. In dieser erst finden wir, so Hegel, die seit Parmenides gesuchte Einheit von Denken und Sein, die Hegel in der Idee der Einheit von Begriff und Realität am Werke sieht:

Erst durch die Idee, so Hegel, wird die Natur oder das wesentliche Sein zu sich selbst finden, indem sie über die blinden Kausalitätsverhältnisse hinaus freie selbstbestimmte Subjektivität möglich macht.

So ist es die Idee, die diesen Prozess vom bloßen Ansichsein der realen Verhältnisse, zum Fürsichsein begrifflicher Bestimmungen voranzutreiben vermag, indem sie das Reale zur Selbstdurchlichtung im Begriffe und das Subjektive zu seiner Realisierung in einer freien Gesetztesordnung bewegt.

#### Wir können festhalten:

Beiden - Hegel wie Schelling - gilt das reine bestimmungsfreie Sein als allem Bewusstsein, allem Was- und Wiesein voraus: der blinde, sich nicht fassende Begriff gewinnt erst in der Form des Begriffs seine Klarheit und Durchsichtigkeit.

Erst im Begriff des Begriffes ist darum auch die Eine Seinsordnung in ihre Selbstdurchlichtung gebracht, zerfällt nicht mehr in eine Zufälligkeit gleichgültiger, einander äußerlicher Substanzen, sondern wird als eine durchgängig bestimmte, in sich konkrete – organisierte - Seins-Totalität greifbar; dies ist der Begriff des Seinsganzen - in seine Unverborgenheit gebracht, die sich - in der Sphäre des

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ebd., S. 258.

Nous, des Geistes, - selbst durchsichtig geworden ist.

### 2. Kants 'Idee in individuo' als Leithorizont der Kontrahenten

Als dieses in sich selbst zurückkehrende Sein – im sich durchlichtenden Seinsganzen, ist das Ganze zugleich als ein Einzelnes gesetzt ist.<sup>44</sup>

Als ein Ganzes aber, das zugleich als Einzelnes gesetzt ist, das in all seinen Teilen durchgängig bestimmt und durch unsere moralische Selbstgesetzgebung auf einen freien Grund gestellt ist, hatte bereits Kant den höchsten Seinsgedanken, das 'Ideal der reinen Vernunft' ausgelegt: Als ein solches trug es die Bezeichnung einer 'Idee in individuo'. 45

Dabei sollte die Einzigartigkeit des Individuellen – so der Gedanke – nur durch jene Idee des Alls der Realität, d.h. von der Idee der unendlichen Fülle ihres möglichen Begriffsumfanges bestimmt sein: - Individualität im höchsten Sinne war dann eine solche, der alle nur denkbaren Prädikate in höchster Vollendung zugesprochen werden können<sup>46</sup>: Auch für Kant sollte ein solcher Zustand dabei nur göttlichen Wesen vorbehalten sein, - alles Endliche sollte demgegenüber durch Negation unendlich weit von vom Ideal eines vollkommnen Einzelnen entfernt bleiben, - gleichwohl aber durch dieses allererst in seiner eigenen Individualität verbürgt sein können. <sup>47</sup>

So ist – diesem Ideal der 'Idee in individuo' gemäß - die Totalität aller Seinssphären auch im Sinne Hegels die Konkretion aller in einer Ordnung aufeinander bezogener Sphären. Erst durch das Freie Sich-selbstsetzen im Begriffe soll für Hegel wie für Kant – aber schließlich auch für

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Ebd., S. 240

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Vgl. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 567 B 595.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Ebd., A 569 B 597; A 573 B 601 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Ebd., A 578 B 606.

Schelling - ein zureichender Grund einer möglichen Ontologie gefunden sein: Nicht das Seiende, insofern es ist, sondern das Seiende, insofern es durch Freiheit möglich ist, soll für die genannten Autoren als Prinzip und Maxime des vollständig entfalteten Begriffs der Realität wirksam werden.

Auch diese Funktion eines zureichenden Grundes Seinsganzen trägt in Kants Philosophie der höchste Gedanke, das Ideal der reinen Vernunft, seine 'Idee in individuo': Von der bloßen Idee – die nur Gedanke ist - ist diese 'Idee in individuo' auch im kantischen Sinne - durch ihren Seinsgehalt unterschieden, indem sie nicht nur als regulative Idee der Übereinstimmung unserer Verstandesfunktionen untereinander, sondern – darin ist Kant ganz platonisch - als das Urbild einer zu gestaltenden Ordnung dient, an dem allen empirischen Weltverhältnisse als Leitfaden und Fluchtpunkt ihrer Entfaltung ihr Maß zu nehmen haben. Mit dem Ideal der reinen Vernunft sollte darum mehr als nur eine regulative Idee für unsere Verstandeshandlungen, mit ihm sollte auch ein der Materie nach zu gestaltender, durchgängig bestimmter Seinsgedanke gewonnen sein. Ihr 'materialer Gehalt' stammt dabei aus den Quellen der reinen Intelligiblität einer Gesetzesordnung, die nur durch den freien Willen moralisch bestimmter Einzelner zu bewegen und zu bewerkstelligen ist.<sup>48</sup>

Schelling wird Kants Ideal der reinen Vernunft den Kerngedanken nennen, an dem "die gesamte spätere Entwicklung des Idealismus sich als eine notwendige Folge anschloß". <sup>49</sup> In seiner Abhandlung über die "Quelle der ewigen Wahrheiten" wird Schelling Kants Unterscheidung zwischen bloßer Idee und seinsbezogenem Ideal dabei zum

<sup>48</sup> Ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> F.W.J. Schelling, Darstellung der reinrationalen Philosophie, II/1, S. 283.

Ausgangspunkt seines eigenen Fundierungsgedanken Philosophie: Kant habe zunächst gezeigt, dass "zur verstandesmäßigen Bestimmung der Dinge die Idee der Möglichkeit oder eines Inbegriffs gesamten Prädikate"50 gehöre. Als Idee schlechthin, ohne alle weitere Bestimmung sei dieser Gedanke darum nachkantischen Philosophie auch aufgefasst worden; "diese Idee selbst nun aber", so fährt Schelling fort, "existiert (aber) nicht, sie (sei) (...)eben, wie man zu sagen pflegt, bloße Idee; es existiert überhaupt nichts Allgemeines, sondern nur Einzelnes, - dieser Gedanke wird nun gleichermaßen auf die Idee des Alls der gesamten Möglichkeiten bezogen: diese existiert nicht, - nur Einzelnes existiert; es ist dies das reine DASS, der actus purus."51 Die erste Substanz.

"Das allgemeine Wesen existiert darum nur", so Schelling, "wenn das absolute Einzelwesen es ist." <sup>52</sup> So folgert Schellings für das Ideal der reinen Vernunft: das Ideal ist Ursache des Seins der Idee: "Nicht die Idee ist dem Ideal, sondern das Ideal ist der Idee Ursache des Seins, wie man auch insgemein zu sagen pflegt, daß durch das Ideal die Idee verwirklicht ist." <sup>53</sup> Das Ideal ist darum jene Wirklichkeit der Idee, ohne das die Idee bloß der Möglichkeit nach ein Seiendes wäre. Ob für das Einzelwesen oder das Wesen aller Wesen: Beide haben ihr Sein nicht im Was- und Wiesein, sondern im diesem vorgängigen Dass-Sein. Die Idee in ihrer Wirklichkeit ist darum das Ideal: weshalb Kant ihm auch den Titel: 'Idee in

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> F.W.J. Schelling, Abhandlung über Quelle der ewigen Wahrheiten (1850), II/1, S. 586.

<sup>51</sup> Ebd.

<sup>52</sup> Ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Ebd.

individuo' verlieh. Dasjenige individuierte Allgemeine sollte es zum Ausdruck bringen, das nicht nur dem Einzelnen, sondern der gesamten Seinsordnung, dem Seinsganzen, Bedingung der Existenz genannt werden kann. Und Existenz, so Schelling mit Blick auf Kant, sei allein durch die Individualität garantiert.

Mit Blick auf diese häufig verkannte kantische Unterscheidung von Ideal und Idee sucht Schelling nun, den Seinsgedanken – darin Kant und Aristoteles verbunden - vor die Idee zu stellen: "In dem Satz: das Ideal ist die Idee, hat also das ist nicht die Bedeutung der bloßen logischen copula." Denn "Gott ist die Idee heißt nicht: er ist selbst nur Idee, sondern: er ist der Idee (der Idee in jenem hohen Sinn, wo sie der Möglichkeit nach alles ist), er ist der Idee Ursache des Seins, Ursache, daß sie Ist, aitia tou einai, im aristotelischen Ausdruck." In ihm als der 'Ersten Substanz' nun ist aber kein Was, er ist das reine Daß - actus purus.

Dies ist es dann, was für Schelling im eigentlichen Sinne Individualität heißt: diese sei allein durch die unverrechenbare Existenz verbürgt.

Ich komme nun zum dritten Punkt – dem Versuch einer Versöhnung:

# 3. Annäherung der Extreme: Die "wahre Stelle für die Einheit von Denken und Sein"<sup>55</sup>.

An diese Individualität, das nackte Dass gerichtet, fragt Schelling nun – nicht überraschend - ähnlich wie Hegel im Übergang vom

<sup>54</sup> Fbd

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Ebd., S. 587.

reinen Sein zum Gedanken des durchgängig bestimmten Ganzen: "Aber (...), wenn in ihm selbst kein Was und nichts Allgemeines ist, durch welche Notwendigkeit geschieht es, daß was selbst oder in sich ohne alles Was ist, daß dieses das allgemeine Wesen, das alles begreifende Was ist?"<sup>56</sup>

Als jenes "chôriston, d.h. als Individuellste(s)", "aus dem nichts Allgemeines folgen kann" kann es, so Schelling, "das Alles Begreifende nur sein - infolge einer über (es) selbst Notwendigkeit. hinausreichenden Aber 57 Notwendigkeit?" Wodurch kann dem aus bestimmungsfreien Dass ein Was- und Wie-sein werden? Schelling wird nun die Notwendigkeit des Übergangs auch darin nicht überraschend Hegel nah - durch eine apriori Beziehung des Seins zum Denken, zum Begriff, mithin also mit Bezug auf dasjenige zur Sprache bringen, unter dem das reine Sein je schon steht: wie die Form zum Wesen, so das Denken zum Sein: das Sein, so die These, sei apriori notwendig auf das Denken bezogen. "Um in seiner Wahrheit zu existieren", so Schelling, hat das reine Sein darum ein unmittelbares Verhältnis zum Denken: Denn "was Nichts ist, d.h. was kein Verhältnis zum Denken hat, auch nicht wahrhaft Ist." 58 Da Gott in seinem reinen Innesein nichts als das reine Daß des eigenen Seins (enthält, C.B.); hätte sein Sein keine Wahrheit "wenn er nicht Etwas wäre".59

Sein und Wesen, Denken und Sein bilden somit eine untrennbare Einheit; doch nicht als 'Onmiduto realitatis' ist jenes Sein aufgefasst, sondern als die absolute individuelle Existenz, deren Essenz das All der Realitäten

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Ebd. S. 586

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Ebd.

<sup>58</sup> Ebd., S. 587.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Ebd.

genannt werden kann.

Doch um ein Missverständnis zu vermeiden, Gott, so Schelling, sei selbstverständlich nicht eine Entität, ein Etwas "im Sinn eines Einzel-Seienden", sondern allein das 'alles Seiende', das All aller Möglichkeiten. <sup>60</sup> Dieses aber sei, so Schelling, der Begriff des Begriffs, mithin also die Idee:

Denn er wäre nicht, "wenn er nicht ein Verhältnis zum Denken hätte, ein Verhältnis nicht: zu einem Begriff, aber zum Begriff aller Begriffe, zur Idee."<sup>61</sup>

Dieser Ort nun, der Begriff aller Begriffe, der durch die Idee repräsentiert auf ein unvordenkliches Dass-sein bezogen ist, um die absolute Existenz mit der Essenz des Göttlichen apriori zu verbinden, dieser Ort sei, so Schelling, "die wahre Stelle für jene Einheit des Seins und des Denkens, die einmal ausgesprochen auf sehr verschiedene Weise angewendet worden."<sup>62</sup>

Auch wenn es Schelling nun in der Umkehr der Begründungs- verhältnisse gegen Hegel darauf ankommt, in dieser Einheit "die Priorität nicht auf Seiten des Denkens" zu setzen, sondern das Sein als "das Erste, das Denken erst das Zweite oder Folgende" so ist beiden Positionen nicht allein jene apriori notwendige Beziehung des Seins zum Denken gemeinsam, sondern für beide gilt ebenso, dass der Gedanke der Individualität, jene 'Idee in individuo', als der höchster Seinsgedanke zugleich als durchgängig bestimmte Individualität aufzufassen ist, die zugleich nicht nur aus Begriffsverhältnissen abgeleitet oder diesen unterworfen, sondern die Ausgang und bleibendes Ziel aller gedanklichen Annäherung ist. 63

<sup>60</sup> Ebd,

<sup>61</sup> Ebd.

<sup>62</sup> Ebd.

<sup>63</sup> Ebd.

Platon und Aristoteles ruft Schelling als Ahnherr dieses Gedankens in Erinnerung. Leicht sei man geneigt, beiden zu attestieren, dass sie das Denken über das Sein gesetzt haben; "Platon? - nun ja, wenn man jene einsame Stelle im sechsten Buch der Republik übersieht, wo er von dem agathon, d.h. von dem Höchsten in seinen Gedanken, sagt: ouk ousias ontos tou agathou all' eti epekeina tês ousias ..." also, daß das Höchste nicht mehr ousia, Wesen, Was ist, sondern noch jenseits des Wesens, das an Würde und Macht ihm Vorangehende.<sup>64</sup>

So kann schließlich auch für Schelling gelten, dass das Was, das Wesen der Dinge, in ihrem Dass enthalten und begriffen sind 65. Dieses Dass nun soll zudem im Sinne lebendiger Wesen 'Seele' genannt werden, die als ein Immaterielles gegenüber der Materialität des Seienden als das eigentlich Seiende, das Selbst-sein einer Sache oder Person genannt werden soll, mithin also dasjenige, wodurch ein jedes überhaupt nur es Selbst genannt werden könne.

So scheint auch für Schelling das 'Principium individuationis' nicht allein durch sein nackes Dass-Sein, sondern ebenso durch sein Wie- und Wassein verbürgt; da das Wie- und Wassein das Einzelne allererst als ein Einzelnes durch Bezug auf das gemeinschaftsbezogene Allgemeine – sei es durch Sprache, Geschichte oder Kultur Generalisierung begreiflich werden lässt.

Hegel hat diesen Gedanken spekulativ ausgearbeitet, indem er das Seinsganze, als die Idee in individuo, im Gedanken des in all seinen Teilen vollständig bestimmten höchsten Wesens entfaltet hat, dessen vollständiger Begriff

<sup>64</sup> Ebd., S.588.

<sup>65</sup> Ebd., F.W.J. Schelling, Darstellung der reinrationalen Philosophie, II/1, S. 407.

allererst im Durchgang durch all seine Sphären – als das mit seinem Allgemeinen zusammengeschlossene Einzelne – als das Seinsganze, das nur als die Idee eines durchgängig bestimmten Ganzen greifbar ist, – hervorzutreiben meinte.

Auch dies hatte Hegel bereits in seiner Logik im Blick.

Mit einer derartigen Konvergenz der Extreme, die uns zum Schluss deutlich wurde, werden nun diejenigen unzufrieden sein, die in Schelling den Vorschein der Neufundierung der Philosophie in einem unverrechenbaren 'unvordenklichen Seinsgedanken' finden, einen Schelling, der eher realistische als spekulativ idealistische Züge trägt, der mit Naturalisierungen besser als mit Idealisierungen verträglich ist und der über Marx, Schopenhauer und Nietzsche ins 20. Jahrhundert weist - und es werden aber auch diejenigen unzufrieden sein, die in Hegels Logik die Unhintergehbarkeit begrifflicher Vermittlung gegen jede Annahme eines vor- und außerbegrifflichen Seins verteidigen wollen, bringen beide doch in ihren eigenen Reihen ihren Widersacher je schon mit: Hegels reine Begriffsphilosophie ist nichts ohne ihr vorbegriffliches Dawider, worauf der Begriff als sein Realitätsgehalt bezogen ist und Schellings positive Philosophie ist nichts ohne eine notwendige Beziehung des nackten Dass, des Seins zum Begriff, durch welchen – im Begriff des Begriffes, in der Idee - ganz ähnlich der Hegelschen Philosophie - allererst das wahre Band zwischen Realität und Begriff gewonnen ist.

Schließlich werden auch diejenigen ein Ungenügen an einem solchen Ergebnis finden, die Platon und Kant ungern in ihrem vorgängigen Seinsgedanken – in der Vorgängigkeit des Ideals vor der Idee so deutlich an die nachkantischen Systembildner heranrücken wollen.

Ohne noch näher auf diese Einwände eingehen zu können, lassen Sie mich nur abschließend folgendes bedenken: Wenn gezeigt werden kann, dass Hegels Philosophie vom Orte der Substanz aus zu denken sucht und diese in Seinsund Wesenslogik mal als passive, - in der Begriffslogik dann als sich selbst setzende, aktive Substanz zu begreifen sucht, so wird auch in Hegels Philosophie das Prinzip 'Subjektivität' nur mehr als eine besondere Modalität des Seins ausgelegt: als sich bestimmendes, selbstdurchsichtiges, sich selbst setzendes Sein.

Und wenn ferner gezeigt werden kann, dass Schellings Idee des 'unvordenklichen Dass' apriori mit ihren Wesensfunktionen verbunden ist, und dass dieses nackte Dass zudem als die sich bestimmende Seele aufgefasst werden kann, die als das Prinzip der Selbstbewegung ihren Attributen vorausgesetzt ist, so schwinden die Abstände: beide bringen – wie Platon bereits im 'Gigantenstreit' des Sophistes zu zeigen suchte, ihren Widersachern im eigenen Lager immer schon mit.

Dies war es, was Hegel und Schelling meinten, wenn sie sich beide vehement gegen die Zusprache des bloßen Idealismus wehrten: Sei ihnen doch gerade an der Art der Verbindung von Realität und Idealität, Natur und Geist, Denken und Sein – mithin also an der Überwindung dieser Gegensätze gelegen gewesen, so dass weder das Denken im Seinssinne noch der Seins- im Wissenssinne absorbiert werden könne, weil beide – in der Idee, die Kant als `Idee in Individuo' antizipiert hatte - immer schon über diese Gegensätze hinausgegangen sind.

# Hegel et la fin de l'Histoire

Mohamed Turki

#### Introduction

Depuis l'émergence de la pensée postmoderne, on assiste de manière très dense et répétitive à l'usage du terme de fin qui ne cesse d'exprimer non la finalité telle qu'elle a été évoquée depuis Aristote dans le sens de cause finale, mais plutôt de l'achèvement d'une étape, soit culturelle, esthétique, philosophique ou même religieuse. C'est ainsi qu'on parle aujourd'hui de la fin de la modernité (G. Vattimo), de la fin de la métaphysique (Heidegger), de la fin des idéologies et de la fin de l'Histoire (Fukuyama), sans oublier, malgré le retour en force du phénomène religieux, du dernier musulman, conçu en tant que paradigme par Fethi Meskini, et qui rejoint par là indirectement Noam Chomsky annonçant dans une interview en Août dernier pendant la guerre du Liban l'approche de l'apocalypse, en tant que vraie fin du Monde, engendrée par un désastre nucléaire, si la situation au Proche-Orient continue d'être déstabilisée.

Or si on retient de toute cette panoplie d'expressions concernant la notion de fin, adoptée dernièrement dans le sens de limite et non de τέλος, un ouvrage précis, c'est sûrement au livre de Francis Fukuyama, La fin de l'Histoire qu'on peut se référer. Tout en s'appuyant sur l'écrit posthume de Hegel Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte – Leçons sur la philosophie de l'Histoire¹ – et sur l'introduction à la lecture de Hegel² faite par Kojève, Fukuyama tente dans son livre de transposer la thèse hégélienne sur la réalité politique actuelle, surtout après la chute du mur de Berlin et l'échec du communisme en Europe de l'Est, pour justifier le libéralisme économique américain et la démocratie devenue comme modèle d'orientation politique. Cet exemple de lecture idéologique de la conception hégélienne proposé par

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Theorie Werkausgabe, Sührkamp Verlag, frankfurt am Main, 1970, Bd.12. Leçons sur la philosophie de l'Histoire, trad. J. Gibelin, éd. Vrin, Paris 1967.

A. Kojève, *Introduction à la lecture de Hege*l, Leçons sur la phénoménologie de l'Esprit professées de 1933 à 1939 à l'Ecole des hautes études, réunies par Raymond Queneau, éd. Gallimard, Paris 1947.

l'auteur au moment où on propage justement la fin des idéologies, paraît, malgré la fascination qu'il a eu dans les milieux conservateurs, très simpliste et à la fois ambigu, du fait qu'il ne situe pas la thèse hégélienne dans son contexte philosophique, mais l'introduit pour légitimer uniquement ses convictions politiques. Ce décalage d'un niveau épistémique au niveau politique pragmatique lui a valu un certain nombre de critiques de la part des spécialistes de la philosophie et des sciences sociales. C'est d'ailleurs l'une des motivations qui m'incite aujourd'hui à revoir les leçons sur la Philosophie de l'Histoire de Hegel, d'en exposer les traits généraux et d'en tirer quelques remarques critiques.

## 1. La notion de progrès dans l'Histoire

Il faut rappeler tout d'abord que le terme de *fin de l'Histoire* a été pris avant Hegel dans le sens de la finalité ou du *télos* et implique avant tout la notion du progrès et de l'évolution de l'Humanité vers la perfection de sa propre nature. Après la conception cyclique close et répétitive de l'Histoire, telle qu'elle a été dévelopée par Ibn Khaldoun dans Al-Muqaddima – Les Prolégomènes – On est déjà passé depuis Vico vers une vision, certes cyclique, mais plus évolutive de l'Histoire, dont la finalité est assurée par la Providence divine. En tant que platonicien, Vico cherchait l'ordre éternel des choses, « l'Histoire idéale des Lois éternelles dont dépendent les Destins de toutes les nations, leur naissance, leur progrès, leur décadence et leur fin » 3. Il s'agit, en effet chez lui, de trouver la loi idéale à laquelle participe tout au long de sa vie chacune des nations.

Mais l'usage pratique du terme de finalité, en tant que concept philosophique tenant compte de l'historicité de l'homme et de l'avènement de ce dernier comme acteur de l'histoire, n'a eu lieu concrètement qu'au siècle des Lumières, aussi bien chez Diderot et les Encyclopédistes que chez Lessing et Herder avant d'être repris plus tard par Kant dans ses écrits, entre autres dans son traité sur l'Idée d'une histoire universelle du point de vue

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> J.-B. Vico, *Principi di una scienza nuova d'interno alla commune natura delle razioni*, cité par E. Bréhier, Histoire de la Philosophie, éd. Felix Alcan, Paris 1938, tome 2, p.367

cosmopolitique<sup>4</sup>. Depuis ce temps, la finalité a pris sa place privilégiée dans la pensée et l'agir humains au niveau historique. Si on considère que ce concept a atteint son ampleur avec Kant, c'est parce qu'avec lui se sont ouvertes de nouvelles voies dans la perception de l'homme et de ses actions, mais aussi de l'histoire qui ne suit plus la loi de la Providence, telle que Lessing a continué de défendre dans "L'éducation du genre humain" (1780) et par la suite par Herder dans son grand ouvrage sur les "Idées pour une philosophie de l'histoire de l'humanité" publié entre 1782 et 1791, et dont Kant a présenté deux fois le compte rendu. On assiste avec Kant à un changement radical de paradigme, car c'est effectivement avec lui que "s'opère une véritable "révolution copernicienne" dans la philosophie de l'histoire" <sup>5</sup> puisque, contrairement à ses prédécesseurs qui sont restés imprécis quant à la finalité de l'histoire, Kant propose un projet téléologique universel de l'humanité conçu par la raison et fondé sur les lois de la Nature. Pour expliciter sa thèse, Kant a rédigé plusieurs traités dont la première est l'Idée d'une histoire universelle du point de vue cosmopolitique dans laquelle il développe ses réflexions sur l'évolution de l'histoire. En voici tout d'abord en résumé les thèses essentielles:

- 1. Le moteur de l'histoire n'est plus Dieu ou la Providence, mais la Nature.
- 2. La Nature, c'est d'abord la nature humaine. Pour Kant, l'homme n'est ni naturellement bon, comme le pensait Rousseau, ni naturellement mauvais, comme le voulait Hobbes; il est simultanément les deux. L'essence de l'homme, c'est justement l'"insociable sociabilité"— die ungesellige Geselligkeit c'est-à-dire le jeu de deux composantes antithétiques qui déterminent la nature humaine, à savoir la tendance vers l'association et la vie

<sup>5</sup> Joël Lefebvre, Introduction à Emmanuel Kant, Pour la paix perpétuelle, projet philosophique, Presses universitaires de Lyon, Lyon 1985, p.15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Immanuel Kant, *Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht*, in: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1975, S.31-50; trad. Fr.: *Idée d'une histoire universelle d'un point de vue cosmopolitique*, in: *Opuscules sur l'histoire*, traduction de S.Piobetta, Flammarion, Paris 1990, p.69 – 89.

en groupe d'une part, et l'aspiration vers l'isolement et l'affirmation individuelle de soi. Or, sans la sociabilité, l'homme resterait un simple être biologique; sans l'insociabilité, il ne connaîtrait que la stagnation. Ainsi l'antagonisme de ces deux composantes génère la concurrence productrice et devient le moteur de l'évolution historique. Telle est d'abord la base anthropologique de la théorie kantienne de l'histoire, formulée ainsi dans la quatrième proposition de l'Idée d'une histoire universelle du point de vue cosmopolitique: « Le moyen dont la nature se sert pour mener à bien le développement de toutes ses dispositions est leur antagonisme au sein de la société, pour autant que celui-ci est cependant en fin de compte la cause d'une ordonnance régulière de la Société »<sup>6</sup>.

3. Le but précis de cette évolution – et c'est l'aspect décisif prélevé par Kant – est la réalisation d'une société civile de droit. Celle-ci est exprimée dans la cinquième proposition de l'Idée pour une histoire universelle en ces termes : "Le problème essentiel pour l'espèce humaine, celui que la Nature contraint l'homme à résoudre, c'est la réalisation d'une société civile administrant le droit de façon universelle"<sup>7</sup>. Kant formule pour la première fois dans la philosophie allemande de l'histoire la fin ultime du processus historique: la sortie de l'état de nature et l'établissement d'une société de Droit. Par cette procédure s'opère non seulement une philosophie de l'Histoire mais aussi sa transformation en une théorie politique dont la finalité est le passage de l'humanité du stade de la moralité vers celui de la légalité sous le signe de la citoyenneté. C'est par un progrès continu de perfectionnement de la constitution politique que l'humanité atteint sa finalité anthropologique et morale, que Kant appelle encore le Souverain Bien ou le « règne des fins ».

Ce qu'on peut conclure à partir de ces thèses, c'est que Kant a fixé non seulement un but ou un télos à l'histoire; il a aussi accordé un sens bien défini à cet avènement de l'histoire qui se

Ibid., Op. Cit. p.39. (dt. Ausgabe), tr. Fr. p.254.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> I. Kant, *Idée pour une histoire universelle*, op. cit., p. , trad. Fr. in Aufklärung, p.252.

traduit par l'affirmation de l'humanité toute entière d'être sur le chemin de l'accomplissement de sa propre fin à travers la constitution d'une société civile gérée par l'état de droit universel. Car celle-ci est en train de remplir ce que la nature a donné aux hommes afin d'avancer dans l'histoire d'une manière progressive vers cette finalité.

## 2. La fin de l'Histoire chez Hegel

Comme le note Jean Hyppolite, « chez Hegel l'histoire réalise dans le temps l'idée de l'Absolu, comme la nature la réalise dans l'espace. Mais l'histoire n'est plus le progrès linéaire d'une humanité devenant de plus en plus heureuse et satisfaite de son sort. La conception simpliste que la philosophie des Lumières se fait du progrès est largement dépassée par Hegel »8. L'auteur de la 'Phénoménologie de l'Esprit' prend en fait sa distance à l'égard de l'optimisme prononcé par ses prédécesseurs depuis Leibniz jusqu'à Kant et s'engage sur une voie plutôt 'réaliste' qui tient compte des événements tragiques qui déchirent le cours de l'Histoire et dont il parle parfois avec un sentiment d'amertume. « L'histoire universelle, écrit-il, n'est pas le lieu de la félicité. Les périodes de bonheur y sont ses pages blanches; car ce sont des périodes des concordes auxquelles fait défaut l'opposition » 9. On remarque ici déjà que Hegel conçoit méthodiquement l'histoire autrement, c'est-à-dire non d'une façon linéaire, mais dialectiquement, où le jeu des forces aussi bien objectives que subjectives, négatives que positives se poursuit pour faire germer quelque chose de nouveau dépasse généralement l'intention ou l'intérêt des acteurs en question.

Est-ce à dire que l'Histoire chez Hegel se déroule selon un plan défini à l'avance qui se manifeste dans l'idée de l'Absolu, et dont l'homme n'est que le support, ce qui met véritablement en cause le processus même de l'Histoire, ou bien il y a chez lui vraiment une conception philosophique bien déterminée de l'Histoire? La réponse à cette question paraît à prime abord un

Hegel, Leçons, Op. Cit., p.33

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> J: Hyppolite, Ruse de la raison et Histoire chez Hegel, in : figures de la pensée philosophique, PUF. Paris 1971, tome I, p. 151

peu ambiguë, mais dévoile en effet l'imbrication des deux aspects, à savoir que l'Idée est immanente à l'Histoire et qu'elle se réalise à travers elle, mais qu'il y a aussi une dialectique de l'Histoire – une dialectique du réel – où se joue l'interaction des consciences et des intérêts individuels des personnes, des peuples et des nations. Ceux-ci s'engagent et jouent leurs rôles sur l'échiquier ou le théâtre de l'Histoire. C'est, comme le rappelle Hyppolite « leur unité qu'il faut comprendre et non la dualité de l'essence et de l'apparence » 10, de l'Idée et de ses manifestations. Hegel insiste sur ce lien en déclarant que « de l'étude de l'histoire universelle même doit résulter que tout s'y est passé rationnellement, qu'elle a été la marche rationnelle, nécessaire de l'esprit universel, esprit dont certes la nature est toujours identique, mais qui développe cette nature qui est la sienne dans la vie de l'univers. Tel doit être, comme il a été dit, le résultat de l'histoire »<sup>11</sup>. En d'autres termes, c'est la raison qui gouverne le monde et l'Histoire n'est que la manifestation de cet Esprit du monde qui ne peut être que rationnel, car « semblable à Mercure, le guide des âmes, l'Idée est vraiment ce qui mène les peuples et le monde, et c'est l'esprit, sa volonté raisonnable et nécessaire qui a guidé et guide les événements mondiaux » 12. Qu'en est-il alors de l'action et de la liberté humaines? Comment les individus participent-ils au cours de l'Histoire? Ne sont-ils pas déterminés à l'avance par un certain plan caché de l'esprit absolu ou de la Providence, comme c'était le cas chez les philosophes des Lumières? A ces questions on peut répondre que Hegel distingue trois éléments dans la détermination de la raison ou de l'esprit du monde apparaissant sur le théâtre de l'histoire

- la définition de la nature de l'esprit ;
- les moyens nécessaires à l'esprit pour réaliser son idée et
- la forme complète de la réalisation de l'esprit dans l'existence 13.

universelle:

<sup>10</sup> J. Hyppolite, Ruse de la raison et Histoire chez Hegel, Op. Cit., p.152

<sup>11</sup> Hegel, Leçons, Op. Cit., p.23

Ibid., p.21
 Ibid., p.27

1. Pour ce qui est de la définition de la nature de l'esprit, Hegel rappelle que la substance en tant qu'essence même de l'esprit, c'est la liberté. Il ajoute que « la liberté est ce qu'il y a de vrai dans l'esprit » 14. Contrairement à la matière qui a sa substance en dehors d'elle, « l'esprit est en soi et avec soi ; l'esprit est l'être-en-soi-même », c'està-dire qu'il est conscience de soi et le jugement de sa propre nature. Ceci implique aussi «l'activité par laquelle il revient à soi, se produit ainsi, se fait ce qu'il est en soi »<sup>15</sup>. Dans ce sens l'histoire « est la représentation de l'esprit dans son effort pour acquérir le savoir de ce qu'il est ; et comme le germe porte en soi la nature entière de l'arbre, le goût, la forme des fruits, de même les premières traces de l'esprit contiennent déjà aussi virtuellement toute l'histoire » 16. Hegel ne livre pas ici une simple définition de l'esprit qu'il considère d'ailleurs comme abstraite, il nous fait état de son évolution, telle qu'il figurait déjà dans la Préface de la Phénoménologie de l'Esprit, mais à la différence près qu'il s'agit ici de l'application de son principe à la manifestation de la liberté dans l'histoire. Ainsi l'Histoire apparaît comme « le progrès dans la conscience de la liberté » <sup>17</sup>, car la liberté en tant que conscience et connaissance de soi poursuit l'unique fin de l'esprit, à savoir d'être non seulement rationnelle, mais aussi réelle. Telle est aussi la fin suprême de l'histoire universelle. La liberté est la seule fin pour laquelle « ont été fait tous les sacrifices sur le vaste autel de la terre dans le long cours du temps »<sup>18</sup>. On ne manque pas dans ce contexte de remarquer l'aspect dramatique avec lequel Hegel décrit ce déploiement de la liberté dans sa manifestation historique, et auquel Bernard fait allusion dans son écrit sur la pensée politique de Hegel en voyant dans le phénomène politique un Ersatz, c'est-à-dire une substitution de l'ancien Fatum.

<sup>14</sup> Ibid.,

<sup>15</sup> Ibid.

<sup>16</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ibid., p.28

Pour Bourgeois la philosophie hégélienne « est la dramatisation du concept, le Drame en concepts » 19.

2. Or pour réaliser l'idée de liberté il faut songer aux moyens disponibles. C'est là où Hegel introduit effectivement les individus et leur action dans le processus historique, car tout ce qui a été dit jusqu'alors à propos de la liberté en tant que fin ultime, n'est au fond qu'une détermination abstraite, un principe intérieur et une possibilité qui n'est pas encore parvenue à se concrétiser dans l'existence. «Pour la réalité, un second moment doit s'adjoindre, la mise en acte, la réalisation dont le principe est la volonté d'une façon générale, l'activité de l'homme » 20. Cette activité donne à l'être humain un intérêt, une motivation et une fin pour laquelle il doit agir et l'incite même à se mettre en œuvre avec passion, car « rien de grand ne s'est accompli dans le monde sans passion » <sup>21</sup>. Elle est aussi le centre ou le moteur qui traduit en objectivité tout ce qui est conçu et pensé comme idée à l'intérieur.

Or ce ne sont pas toutes les actions particulières de tous les individus qui s'inscrivent dans le processus historique, mais plutôt celles dont l'intérêt subjectif rejoint l'intérêt objectif et les fins détiennent une valeur générale. Hegel le confirme en ces termes : « Les grands hommes de l'histoire sont ceux dont les fins particulières renferment le facteur substantiel qui est la volonté du génie universel »<sup>22</sup>. Il cite dans ce contexte les grandes figures politiques de l'histoire occidentale telles que Alexandre le Grand, Jules César et Napoléon dont il gardait encore beaucoup d'admiration malgré sa chute et sa déportation à l'île Ste Hélène. Ceux-là, on doit les nommer selon lui des héros parce qu'ils étaient à la fois des hommes pratiques et politiques, c'est-à-dire « des gens qui pensaient et

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Bernard Bourgeois, *La pensée politique de Hegel*, PUF, Paris 1969, Cérès édition, Tunis 1994, p.18

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Hegel, Leçons, Op. Cit., p.30

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ibid., p.31

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> lbid., p.35

savaient ce qui est nécessaire et ce dont le moment est venu »<sup>23</sup>. Quant à Bernard Bourgois il appelle ces grands hommes historiques des « héros dramatiques » qui incorporent l'idéalisation de « l'individu de l'histoire mondiale » 24, car ils ont acquis en quelque sorte la synthèse de la liberté et de la nécessité, bien qu'ils ne poursuivaient au fond que leurs intérêts particuliers. Mais en s'exposant aux contraintes, à la lutte et aux dangers, c'est-à-dire à la souffrance et au dommage même de leur existence, ils participent inconsciemment à la réalisation de l'Idée générale puisqu'il y a une partie affirmative qui naît et affecte l'Idée par leur existence. Cet Aspect caché, Hegel l'appelle la ruse ou l'artifice de la raison par lequel celle-ci laisse agir à sa place les passions. Ainsi on remarque comment les deux éléments interviennent dans ce processus : « l'un est l'idée, l'autre les passions humaines ; l'un est la chaîne, l'autre la trame du grand tapis qui constitue l'histoire universelle étendue devant nous »<sup>25</sup>. Cependant il faut se demander quelle est la finalité de cette histoire qui se sert de la subjectivité et opère par le biais de la ruse de la raison pour se manifester et progresser vers son Télos propre? Est-ce l'humanité qui se retrouve et se reconnaît dans l'œuvre accomplie au cours de l'histoire ou bien simplement le Logos en tant

3. Hegel annonce que « le rationnel arrive à l'existence dans le savoir et le vouloir humains, comme en sa matière. (...) Mais la volonté subjective a aussi une vie substantielle, une réalité où elle se meut dans l'essentiel, ayant l'essentiel comme fin de son existence. Cet essentiel, est l'union des volontés subjective et rationnelle : c'est le tout moral – l'Etat, qui est la réalité où l'individu possède sa liberté et en jouit, en tant que savoir, foi et vouloir du général »<sup>26</sup>. Pour expliciter cette idée, on peut se référer à l'interprétation ingénieuse de Hyppolite, qui s'appuie sur

qu'Idée?

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ibid., souligné par l'auteur

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> B. Bourgeois, *La pensée politique de Hegel*, Op. cit., p.20

<sup>25</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Ibid., p.40

les Principes de la philosophie du Droit. Il nous dit que, fort conscient du rôle de la société bourgeoise qui n'est constituée que « d'hommes privés incapables de vouloir directement l'universel, Hegel place l'Etat dans lequel le citoyen veut directement l'universel. L'Etat serait donc la liberté réalisée dans l'histoire, cette communauté qui serait, en transcendant la société bourgeoise, l'œuvre humaine absolue »<sup>27</sup>. Dans ce sens, l'Etat n'est plus cette instance qui subordonne la société pour garantir les conditions de son existence et veiller au bonheur de ses individus, il est plutôt «l'idée morale (geistige) extériorisée dans la volonté humaine et la liberté de celleci. (...) L'Etat forme l'existence objective de cette union : il est donc la base et le centre des autres côtés concrets de la vie populaire, l'art, le droit, les mœurs, la religion. Toute action spirituelle n'a pas d'autre but que d'avoir conscience de cette union, c'est-à-dire de sa liberté »<sup>28</sup>. En d'autres termes, l'Etat, c'est l'universalité réalisée en tant que Sittlichkeit, c'est-à-dire la morale concrète ou la conscience de soi universelle. En lui se manifeste et se concrétise l'élément général et constitutif des peuples et des nations : la culture (Bildung).

C'est à partir de ces trois éléments que se détermine ainsi la philosophie hégélienne de l'histoire. Elle se présente comme l'achèvement d'un processus, certes évolutif, mais qui trouve son unité dans la culture d'un peuple, d'une nation, de l'humanité entière, ou bien comme le dit Hyppolite: «L'absolu, la conscience de soi universelle de l'Etre, se confond avec le projet fondamental de l'homme en tant qu'homme <sup>29</sup>».

# 3. Fin de la modernité en tant que fin de l'histoire

La conception hégélienne de la fin de l'histoire qui s'achève dans un discours élogieux de l'Etat a suscité depuis son apparition un grand débat de la part de la Gauche hégélienne et a continué jusqu'à nos jours. La critique adressée à Hegel par

J. Hyppolite, Ruse de la raison et Histoire chez Hegel, Op. Cit., p.155
 Hegel, Leçons, Op. Cit., p.46

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> J. Hyppolite, Ruse de la raison et Histoire chez Hegel, Op. Cit., p.156

Feuerbach et Marx est connue et concerne surtout le statut de l'Etat en tant que couronnement de l'Absolu alors que les critiques postmodernes touchent plutôt la notion de la fin de l'Histoire.

Depuis les premiers livres tels "Les aventures de la différence" (1980) en passant par "La fin de la modernité" (1985) jusqu'à "La société transparente" (1989), les oeuvres de Vattimo décrivent les nouveaux phénomènes qui marquent la rupture avec la modernité et annoncent la phase postmoderne qui lui succède. Elles insistent aussi sur les limites de la modernité qui débouchent sur des transformations d'ordre politique, éthique et esthétique. Selon l'auteur critique de la modernité Alain Touraine, Vattimo "considère deux transformations pour définir la postmodernité: la fin de la domination européenne sur l'ensemble du monde et le développement des média qui ont. donné la parole à la culture locale et minoritaire. D'où la disparition de l'universalisme qui accordait une importance centrale aux mouvements sociaux dont l'Europe du XVIIIème et XIXème siècle supposait qu'ils luttaient pour ou contre la raison et le progrès"<sup>30</sup>.

Comme on le remarque déjà, il ne s'agit point pour Vattimo de poursuivre le "projet inachevé de la modernité" <sup>31</sup> tel que Habermas propose de faire, ni aussi de "réécrire la modernité" à la manière de J.F. Lyotard. Il y a plutôt, selon lui, une différence fondamentale entre la pensée moderne et celle qui la suit, non seulement de par la nomination, mais surtout par les faits qui l'accompagnent et la rendent possible. Ces faits se résument selon lui dans les points suivants:

- l'émergence d'une société de communication généralisée. C'est le passage de la création à l'intelligence artificielle et à l'art numérique. Je crois, écrit Vattimo, «que le terme postmoderne a un sens, lié au fait que la société dans laquelle nous vivons, est une société de communication généralisée: la société des mass média<sup>32</sup>. Cette révolution au niveau des moyens de communication a bouleversé de fond en comble la

<sup>30</sup> Alain Touraine, *Critique de la modernité*, éd. Fayard, Paris 1992, p.217

Jürgen Habermas, Le discours philosophique de la modernité, éd. Gallimard, Paris 1988

<sup>32</sup> G. Vattimo, La société transparente, éd. Desclée de Brouwer, Paris 1990, p.9

société et lui a permis d'accéder aux informations les plus variées. On parle d'ailleurs aujourd'hui du "village mondial" connecté par l'Internet et le portable est ouvert aux différents systèmes d'information<sup>33</sup>.

La dissolution d'une conception unitaire et universelle de l'Histoire. Pour Vattimo "la modernité prend fin quand (...) il n'est plus possible de parler de l'histoire comme d'un phénomène unitaire"34, c'est-à-dire que "la crise de l'idée d'histoire porte en soi celle de l'idée de progrès: si les faits et gestes de l'homme ne suivent pas un cours unitaire, on ne peut pas prétendre non plus qu'ils tendent vers un but, qu'ils réalisent un plan rationnel d'amélioration, d'éducation, d'émancipation"35. C'est en quelque sorte ce que J.F.Lyotard appelle "la fin des grands récits"36. Or cette dissolution de l'idée d'histoire universelle, idée propagée depuis les siècles des Lumières a pour conséquence l'abolition d'un télos de l'histoire conçu sous un certain idéal européocentriste de l'humanité – qu'il soit kantien (idée de l'histoire d'un point de vue cosmopolitique), hégélien (réalisation de l'esprit absolu à travers la liberté), marxiste (fin de la préhistoire et début de la vraie histoire de la société sans classes) ou néolibéraliste (comme le pensait Francis Fukuyama après la chute du communisme en Europe de l'Est). Il n'y a plus alors une Histoire mais des histoires multiples de l'humanité que les historiens, anthropologues et ethnologues s'efforcent à découvrir et tentent de déchiffrer.

- La libération de nombreuses cultures et visions du monde du joug de la "pensée unidimensionnelle" selon l'expression de Herbert Marcuse, et la concrétisation d'une, société transparente amorcée par les mass média et transmise par les moyens de communication. Pour Vattimo "la libération des diversités est un acte par lequel ces dernières "prennent la

Voir à ce propos les actes du colloque organisé à l'institut supérieur des arts et métiers de Gabès en 2005 et publiés par Mohamed Mohsen Zeraï sous le titre: L'art à l'époque de sa numérisation, Gabès 2006.

<sup>34</sup> G.Vattimo, La société transparente, Op. Cit., p.10

<sup>35</sup> Ibid., p.12

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> J.-F. Lyotard, *La condition postmoderne*, éd. Minuit, Paris 1979, p.63. "Le grand récit a perdu sa crédibilité, quel que soit le mode d'unification qu'il lui est assigné: récit spéculatif, récit de l'émancipation", écrit-il.

parole', se présentent, se ,mettent en forme' de manière à se faire connaître, ce qui est bien différent d'une manifestation brute de l'immédiateté" <sup>37</sup>. Cette diversité culturelle ne se produit pas seulement dans les pays dits en émergence, elle va aussi avoir son impact sur l'Occident lui-même qui va vivre la pluralité et la diversification des cultures de minorités ainsi que l'affirmation de nouvelles identités ethniques et culturelles.

Pour résumer, c'est à partir de ces éléments que Vattimo va faire le lien entre la postmodernité et la notion de ,fin de l'histoire'. En effet, selon lui, "le postmoderne se caractérise non seulement comme nouveauté par rapport au moderne, mais plus radicalement comme dissolution de la catégorie de nouveau, comme expérience d'une ,fin de l'histoire', et non plus comme la présentation d'un autre stade, plus régressif peu importe, de cette même histoire"38. On peut d'ailleurs remplacer dans ce contexte le terme d'histoire par celui d'historicité tel qu'il a été utilisé par Heidegger pour déterminer les conditions de l'Etre non soumis aux mêmes critères du processus historique de l'existence mais aux conditions effectives de la technique ou de l'information, elles-mêmes gérées par des systèmes instables et discontinus. La pensée postmoderne ne répond enfin de compte plus à l'idée de totalité ou d'unité mais plutôt à celle d'hétérogénéité, de réseau et de dissémination dans l'expérience réelle et esthétique.

On est, semble-t-il, loin de voir dans la postmodernité une simple étape du processus historique entamé par l'homme moderne et qui exprime le malaise ou la crise d'une société en voie de gestation; on est plutôt en face d'un éclatement des structures aussi bien économiques, sociales que culturelles, un éclatement dû en grande partie à la mondialisation et à la prolifération de l'information mais accompagne aussi d'une désorientation et une perte de sens qui peuvent avoir probablement des conséquences graves, dire même néfastes, sur l'avenir de l'humanité.

37 G. Vattimo, La société transparente, Op. Cit., p.19.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> G. Vattimo, La fin de la modernité: Nihilisme et herméneutique dans la culture post-moderne, trad. de Charles Alunni, éd. Seuil, Paris 1987, p.10.



WWW.BOOKS4ALL.NET

https://twitter.com/SourAlAzbakya